Presidensi: Jurnal Politik dan Pemerintahan Vol. 2 No. 2 tahun 2025.

Faisal , Yogi Abdullah : 74 - 98

© Presidensi: Jurnal Politik dan Pemerintahan 2025 E-ISSN: 3089-3453
DOl : https://doi.org/10.64019/presidensi.v2i2.69

KOMUNIKASI ULAMA DI ERA VIRAL (STUDI REPRESENTASI
GUS MIFTAH DAN NARASI RELIGIUS DI MEDIA DIGITAL)

Faisal, 2Yogi Abdullah
1Universitas Pamulang, Tangerang Selatan
2Universitas Teknologi Digital, Bandung
Email koresponden: dosen03103@unpam.ac.id, yogiabdullah@digitechuniversity.ac.id
Submitted: 5 June 2025 ; Revised: 12 November 2025 ; Accepted: 30 December 2025

Abstract

This study explores the representation of Gus Miftah’s da’wah in digital media using an interdisciplinary
framework that combines Self-Presentation Theory (Jones & Pittman), Islamic principles of religious
moderation (wasathiyah), and the Social Construction of Reality theory (Berger & Luckmann). Gus Miftah is
a contemporary cleric from Nahdlatul Ulama, widely known for his unconventional preaching approach,
including outreach in nightclubs, marginalized communities, and on social media platforms. Through analysis
of his Instagram account (@gusmiftah), YouTube sermon content, and public reactions via comment sections,
the study finds that Gus Miftah actively constructs his public persona using exemplification, self-promotion,
and ingratiation strategies. His message promotes tolerance, national unity, and interfaith dialogue, aligning
with moderate Islamic values—yet it also generates controversy over the ethics and limits of religious
communication. The study also reveals that public religious authority in the digital era is shaped through the
processes of externalization, objectivation, and internalization, as seen in social media interactions. Ultimately,
this research concludes that digital media is not merely a da’wah platform, but a dynamic discursive arena that
redefines religious narratives, clerical legitimacy, and socio-religious engagement in an increasingly plural and
connected society.

Keywords: Gus Miftah, digital da"wah, self-presentation, religious moderation, social construction, social
media, religious authority

Abstrak

Penelitian ini mengkaji representasi dakwah Gus Miftah di media digital dengan menggunakan
pendekatan interdisipliner yang melibatkan Self-Presentation Theory (Jones & Pittman), prinsip
moderasi beragama dalam Islam (wasathiyah), serta teori konstruksi sosial atas realitas (Berger &
Luckmann). Gus Miftah merupakan figur ulama kontemporer dari Nahdlatul Ulama yang dikenal
karena pendekatan dakwahnya yang tidak konvensional dan keberaniannya menjangkau ruang-
ruang marginal seperti diskotik, komunitas non-Muslim, dan media sosial. Melalui analisis terhadap
akun Instagram @gusmiftah, dokumentasi ceramah di YouTube, serta tanggapan publik dalam
komentar netizen, penelitian ini menemukan bahwa Gus Miftah secara aktif membentuk citra dirinya

Copyright (c) 2025 Faisal, Yogi Abdullah
Creative Commons License
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License

74


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20241213461769050
https://doi.org/10.64019/presidensi.v2i2.69
mailto:dosen03103@unpam.ac.id,
mailto:yogiabdullah@digitechuniversity.ac.id

Presidensi: Jurnal Politik dan Pemerintahan Vol. 2 No. 2 tahun 2025.

Faisal , Yogi Abdullah : 74 - 98

© Presidensi: Jurnal Politik dan Pemerintahan 2025 E-ISSN: 3089-3453
DOl : https://doi.org/10.64019/presidensi.v2i2.69

melalui strategi exemplification, self-promotion, dan ingratiation. Dalam konteks substansi dakwah,
ia menonjolkan pesan toleransi, persatuan bangsa, dan keberagaman, yang selaras dengan prinsip
moderasi Islam, namun juga memunculkan kontroversi terkait batas etika dakwah. Sementara itu,
konstruksi sosial atas otoritas keagamaan Gus Miftah terbentuk melalui interaksi digital yang
melibatkan proses eksternalisasi, objektivasi, dan internalisasi. Penelitian ini menyimpulkan bahwa
media digital tidak hanya menjadi saluran dakwabh, tetapi juga arena diskursif yang membentuk
ulang narasi religius, legitimasi keulamaan, dan dinamika keberagamaan di tengah masyarakat yang
semakin plural dan terkoneksi.

Kata Kunci: Gus Miftah, dakwah digital, self-presentation, moderasi beragama, konstruksi sosial,
media sosial, otoritas keagamaan

PENDAHULUAN

Perkembangan teknologi digital telah membawa perubahan besar dalam
kehidupan manusia, termasuk dalam dimensi keberagamaan. Salah satu wujud
transformasi yang paling menonjol adalah pergeseran bentuk dakwah dari ruang fisik
ke ruang digital. Media sosial seperti Instagram, YouTube, dan TikTok telah menjadi
platform utama penyebaran pesan keagamaan. Dakwah tidak lagi eksklusif berada di
atas mimbar, melainkan dapat dilakukan melalui video pendek, siaran langsung, hingga
unggahan status yang viral. Fenomena ini mencerminkan adaptasi dakwah terhadap
ekosistem komunikasi baru di era digital (Fridiyanto et al., 2020).

Transformasi ini juga turut mengubah wajah ulama. Jika dahulu ulama dikenal
melalui pengajian tradisional atau kitab kuning, kini mereka bisa menjadi figur digital
dengan ribuan hingga jutaan pengikut daring. Hal ini menunjukkan bahwa eksistensi
dan otoritas ulama tidak lagi hanya dibentuk oleh sanad keilmuan dan institusi, tetapi
juga oleh popularitas di media sosial. Seorang ulama bisa menjadi influencer, dan
sebaliknya, seorang influencer bisa mengklaim otoritas keagamaan.

Salah satu tokoh yang muncul dalam pusaran fenomena ini adalah Miftah
Maulana Habiburrahman, atau lebih dikenal sebagai Gus Miftah. Pendakwah yang
berasal dari tradisi Nahdlatul Ulama ini dikenal luas karena metode dakwahnya yang
tidak lazim: menyapa umat di lokalisasi, klub malam, bahkan memberikan orasi
kebangsaan di gereja. Praktik ini menjadikan Gus Miftah sebagai figur yang kompleks:
dicintai oleh sebagian masyarakat karena keberaniannya, namun juga dikritik karena
dianggap terlalu toleran (Kosmawijaya, 2019; Hasanah & Nikmawati, 2021).

Pendekatan dakwah Gus Miftah membuka diskursus baru mengenai batas
dakwah dalam Islam. Ia menantang narasi dominan yang cenderung eksklusif dan
menggantinya dengan pendekatan yang lebih inklusif. Dakwah bukan lagi hanya soal
menyampaikan teks, melainkan juga bagaimana menyapa realitas sosial, bahkan yang
dianggap marjinal oleh masyarakat. Dengan strategi ini, Gus Miftah berhasil
menjangkau komunitas yang selama ini jauh dari ruang dakwah formal.

Copyright (c) 2025 Faisal, Yogi Abdullah
Creative Commons License
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License

75


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20241213461769050
https://doi.org/10.64019/presidensi.v2i2.69

Presidensi: Jurnal Politik dan Pemerintahan Vol. 2 No. 2 tahun 2025.

Faisal , Yogi Abdullah : 74 - 98

© Presidensi: Jurnal Politik dan Pemerintahan 2025 E-ISSN: 3089-3453
DOl : https://doi.org/10.64019/presidensi.v2i2.69

Namun, tidak semua pihak menyambut metode dakwah ini dengan positif.
Tindakan Gus Miftah sering kali menjadi sorotan di media sosial dan media massa.
Contohnya, saatia memberikan orasi kebangsaan di peresmian Gereja Bethel Indonesia
(GBI), video yang viral tersebut memicu perdebatan sengit di ruang publik digital.
Sebagian kalangan menyebutnya sebagai pelopor toleransi antaragama, namun
sebagian lain mengecamnya sebagai tindakan yang menyalahi batas akidah Islam
(Prasongko, 2022).

Selain peristiwa orasi di gereja, interaksi Gus Miftah dengan penjual es teh juga
memunculkan kontroversi. Guyonan beliau yang dianggap kasar oleh sebagian
warganet memunculkan kritik terkait adab dan kesantunan dalam komunikasi ulama.
Hal ini memperlihatkan bagaimana sekecil apa pun ujaran seorang tokoh agama di era
digital dapat diinterpretasikan secara luas dan memicu kontroversi (Ardona & Nasar,
2023; Revameilawati et al,, 2021).

Dalam konteks ini, media digital menjadi ruang yang sangat cair. Ia bukan
hanya menjadi saluran dakwah, tetapi juga ruang mediasi antara citra, pesan, dan
persepsi publik. Ulama tidak hanya dituntut untuk bijak dalam menyampaikan pesan,
tetapi juga cakap dalam membangun citra diri. Strategi komunikasi dan self-
presentation menjadi penting dalam menjaga otoritas dan kredibilitas (Elsya, 2022).

Strategi self-presentation yang dilakukan Gus Miftah terlihat jelas dalam akun
media sosialnya, terutama Instagram. la memanfaatkan media tersebut untuk
menampilkan sisi humanis, karismatik, dan dekat dengan masyarakat. Pendekatan ini
sesuai dengan teori Jones dan Pittman yang menyebutkan bahwa self-presentation
dapat digunakan untuk membentuk kesan positif di hadapan publik (Elsya, 2022).

Di sisi lain, komunikasi Gus Miftah juga perlu dibaca dalam kerangka teori
sosial. Interaksinya dengan komunitas diskotek, misalnya, menunjukkan adanya relasi
kuasa yang kompleks antara ulama dan masyarakat marjinal. Gus Miftah tidak datang
sebagai tokoh yang menghakimi, tetapi sebagai sosok yang merangkul dan memahami
realitas sosial mereka (Kosmawijaya, 2019).

Hal ini sejalan dengan pandangan Berger dan Luckmann tentang konstruksi
sosial atas realitas. Melalui eksternalisasi, objektivasi, dan internalisasi, Gus Miftah
membentuk pemaknaan baru atas dakwah dan masyarakat dakwah. Proses ini
memperlihatkan bahwa dakwah bukan hanya soal mengajarkan doktrin, tetapi juga
tentang membangun pemahaman bersama dengan objek dakwabh.

Dari sisi keislaman, pendekatan Gus Miftah juga bersentuhan dengan gagasan
moderasi beragama. [a tidak hanya mempraktikkan ajaran toleransi, tetapi juga
menyuarakan pentingnya hidup berdampingan dalam perbedaan. Dalam konteks ini,
gerakan cangkem elek ala Gus Baha menjadi relevan sebagai bentuk kontra-narasi
terhadap kelompok ekstremis yang menguasai ruang digital (Rozzaq & Toipah, 2021).

Narasi keagamaan yang dibangun oleh Gus Miftah sering kali bersifat naratif,
personal, dan menyentuh sisi emosional audiens. la menggunakan gaya komunikasi

Copyright (c) 2025 Faisal, Yogi Abdullah
Creative Commons License
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License

76


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20241213461769050
https://doi.org/10.64019/presidensi.v2i2.69

Presidensi: Jurnal Politik dan Pemerintahan Vol. 2 No. 2 tahun 2025.

Faisal , Yogi Abdullah : 74 - 98

© Presidensi: Jurnal Politik dan Pemerintahan 2025 E-ISSN: 3089-3453
DOl : https://doi.org/10.64019/presidensi.v2i2.69

yang santai, sering menyisipkan humor, dan tidak jarang melakukan improvisasi dalam
dakwahnya. Hal ini menunjukkan bahwa komunikasi dakwah di era digital menuntut
fleksibilitas dan kemampuan adaptasi tinggi.

Namun, pendekatan ini juga membuka ruang bagi terjadinya pelanggaran
prinsip-prinsip kesantunan komunikasi. Dalam beberapa kesempatan, humor Gus
Miftah dinilai melampaui batas, bahkan dianggap menyinggung perasaan audiens
tertentu. Studi Revameilawati et al. (2021) menunjukkan bahwa dalam ceramah Gus
Miftah terdapat pelanggaran prinsip kesantunan yang cukup signifikan.

Meskipun demikian, sebagian pihak justru melihat gaya komunikasi seperti ini
sebagai bentuk pendekatan yang membumi. Dakwah tidak lagi berjarak dengan
audiensnya, tetapi hadir secara egaliter. Gus Miftah menjadi representasi ulama yang
tidak hanya berbicara kepada masyarakat, tetapi berbicara bersama masyarakat.

Di tengah polarisasi sosial yang makin kuat, dakwah model Gus Miftah menjadi
relevan. [a menawarkan narasi yang lebih akomodatif, yang membuka ruang dialog
antarpihak. Dalam konteks Indonesia yang majemuk, pendekatan seperti ini sangat
penting untuk menjaga kohesi sosial dan harmoni keberagamaan.

Penelitian yang mengkaji representasi Gus Miftah dalam media digital menjadi
penting karena ia menjadi model baru ulama digital. Dengan menggabungkan
pendekatan komunikasi, teori Islam, dan teori sosial, kita dapat melihat bagaimana
otoritas keagamaan dibentuk secara dinamis dan kontekstual.

Media digital tidak hanya sebagai medium, tetapi juga sebagai medan
kontestasi wacana. Di sinilah peran publik sangat besar dalam membentuk legitimasi
seorang ulama. Otoritas keagamaan tidak hanya ditentukan oleh ilmu dan sanad, tetapi
juga oleh penerimaan sosial di ruang digital.

Dengan demikian, Gus Miftah bukan hanya fenomena dakwah, tetapi juga
fenomena komunikasi dan sosial. la menjadi simbol dari pergeseran paradigma
keberagamaan di era digital yang menuntut inklusivitas, adaptabilitas, dan
keterampilan membangun narasi.

Penelitian ini bertujuan untuk mengeksplorasi bagaimana Gus Miftah
merepresentasikan Islam melalui media digital, bagaimana ia membangun otoritas, dan
bagaimana masyarakat mengonstruksi ulang pesan-pesan keagamaannya. Dengan
pendekatan interdisipliner, kajian ini ingin berkontribusi dalam memahami
kompleksitas dakwah digital dan dinamika otoritas ulama kontemporer.

METODE

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif untuk memahami
fenomena representasi dakwah Gus Miftah di media digital. Pendekatan ini dipilih
karena bertujuan untuk mendeskripsikan dan menginterpretasikan fenomena sosial
secara mendalam, terutama terkait dengan dinamika komunikasi keagamaan,
konstruksi otoritas ulama, serta resepsi masyarakat terhadap narasi religius di era

Copyright (c) 2025 Faisal, Yogi Abdullah
Creative Commons License
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License

77


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20241213461769050
https://doi.org/10.64019/presidensi.v2i2.69

Presidensi: Jurnal Politik dan Pemerintahan Vol. 2 No. 2 tahun 2025.

Faisal , Yogi Abdullah : 74 - 98

© Presidensi: Jurnal Politik dan Pemerintahan 2025 E-ISSN: 3089-3453
DOl : https://doi.org/10.64019/presidensi.v2i2.69

digital. Penelitian ini berupaya tidak hanya mengungkap apa yang terjadi, tetapi juga
bagaimana dan mengapa fenomena tersebut terbentuk dan dimaknai oleh berbagai
pihak.

Untuk menggali dinamika interaksi antara Gus Miftah dan publik digital,
pendekatan netnografi digunakan guna menelusuri aktivitas daring yang berkaitan
dengan dakwah dan citra Gus Miftah. Netnografi memungkinkan peneliti untuk
mengamati secara sistematis bagaimana komunitas digital, seperti pengguna YouTube
dan Instagram, berinteraksi, memberikan komentar, serta membentuk jejaring sosial
seputar dakwah Gus Miftah (Fridiyanto et al, 2020; Rohimi, 2021). Selain itu,
pendekatan semiotika digunakan untuk menganalisis makna simbolik dari visual dan
teks dalam video, unggahan, dan ceramah Gus Miftah, dengan menggunakan model
Charles Sanders Peirce (ikon, indeks, simbol) serta Ferdinand de Saussure (signifier
dan signified) (Elsya, 2022).

Sumber data primer dalam penelitian ini mencakup video ceramah Gus Miftah
yang diunggah di YouTube, unggahan Instagram pada akun resmi @gusmiftah, serta
komentar-komentar dari netizen yang terdapat dalam platform tersebut. Sementara
itu, sumber data sekunder diperoleh dari berbagai jurnal ilmiah, skripsi, disertasi, dan
artikel media yang mengkaji fenomena dakwah digital, komunikasi ulama, hingga
polemik seputar Gus Miftah di ruang publik. Kombinasi data ini memberikan
pemahaman yang lebih utuh mengenai bagaimana Gus Miftah membangun narasi
religius dan bagaimana masyarakat menanggapinya.

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui observasi digital, dokumentasi
media sosial, analisis komentar netizen menggunakan perangkat Netlytic untuk Social
Network Analysis (SNA), serta studi pustaka terhadap referensi ilmiah yang relevan.
Teknik ini digunakan untuk menangkap jejak digital yang tersebar dan
menggambarkan jejaring sosial yang terbentuk dari interaksi antara Gus Miftah dan
publik digital, sebagaimana dipaparkan dalam penelitian Rohimi (2021) dan Nadhif et
al. (2024).

Dalam menganalisis data, peneliti menggunakan beberapa metode. Pertama,
analisis isi dilakukan untuk mengkaji tema, nilai, dan simbol dalam konten ceramah dan
media sosial Gus Miftah. Kedua, pendekatan semiotika digunakan untuk mengurai
tanda-tanda visual dan verbal dalam unggahan digital dengan pendekatan ikon, indeks,
dan simbol (Peirce), serta signifier-signified (Saussure). Ketiga, analisis jejaring sosial
membantu melihat pola hubungan dan dinamika komunikasi antar pengguna media
digital. Keempat, digunakan konstruksi sosial narasi untuk memahami bagaimana
masyarakat membentuk, menafsirkan, dan merespons pesan keagamaan yang
disampaikan Gus Miftah, sebagaimana dijelaskan oleh teori konstruksi sosial Berger
dan Luckmann (Kosmawijaya, 2019).

HASIL DAN PEMBAHASAN

Copyright (c) 2025 Faisal, Yogi Abdullah
Creative Commons License
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License

78


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20241213461769050
https://doi.org/10.64019/presidensi.v2i2.69

Presidensi: Jurnal Politik dan Pemerintahan Vol. 2 No. 2 tahun 2025.

Faisal , Yogi Abdullah : 74 - 98

© Presidensi: Jurnal Politik dan Pemerintahan 2025 E-ISSN: 3089-3453
DOl : https://doi.org/10.64019/presidensi.v2i2.69

1. Hasil

Penelitian ini menghasilkan tiga temuan utama yang diperoleh dari analisis
terhadap konten digital Gus Miftah, tanggapan masyarakat, serta pemaknaan atas
tindakan-tindakannya di media sosial:

a) Strategi Self-Presentation dalam Dakwah Digital

Strategi komunikasi seorang ulama dalam dunia digital sangat menentukan
bagaimana ia diterima dan dimaknai oleh publik. Dalam konteks ini, Gus Miftah menjadi
figur penting yang menggunakan strategi self-presentation untuk membangun citra
keagamaan yang khas di media sosial. Teori self-presentation oleh Jones dan Pittman
(1982) menjelaskan bahwa individu berusaha mengelola kesan yang muncul dari
publik melalui berbagai taktik, antara lain: exemplification, self-promotion, dan
ingratiation. Strategi ini sangat relevan untuk memahami bagaimana Gus Miftah
menata dan mempertahankan reputasi dakwahnya di era digital.

Taktik pertama yang terlihat dominan dalam akun Instagram @gusmiftah dan
konten-konten YouTube-nya adalah exemplification, yakni upaya membentuk citra diri
sebagai sosok teladan atau bermoral tinggi. Gus Miftah kerap menampilkan dirinya
sebagai ulama yang berani mengambil risiko dengan berdakwah di tempat-tempat
marginal seperti lokalisasi, diskotek, bahkan gereja. Ini menjadi penegasan bahwa misi
dakwahnya tidak terbatas pada ruang-ruang konvensional.

Misalnya, dalam unggahan yang menunjukkan aktivitasnya di Pasar Kembang
Yogyakarta atau dalam video ceramah di GBI Amanat Agung, Gus Miftah menampilkan
keberanian moral untuk hadir di tempat-tempat yang kerap distigma. Strategi ini
memperlihatkan dirinya sebagai ulama yang mendobrak sekat-sekat sosial untuk
menyampaikan nilai-nilai Islam yang inklusif (Kosmawijaya, 2019; Prasongko, 2022).

Tindakan ini juga memberi pesan simbolik bahwa nilai keislaman tidak hanya
disampaikan di mimbar masjid, tetapi juga di lorong-lorong gelap sosial. Hal ini menjadi
bentuk moral positioning, bahwa ia adalah pelanjut semangat para Walisongo yang
mendekati masyarakat secara langsung dan tidak menghakimi, melainkan merangkul.

Strategi exemplification juga tampak dalam gaya visual unggahannya—
mengenakan jubah atau sarung di ruang-ruang yang tidak lazim, memberikan makna
kontras antara kesucian simbol agama dan realitas sosial. Di mata pengikutnya, ini
menjadi kekuatan simbolik yang memperkuat keteladanan Gus Miftah sebagai dai
lapangan.

Selain membangun keteladanan, Gus Miftah juga menerapkan strategi self-
promotion. la secara konsisten membagikan pencapaiannya, mulai dari kolaborasi
dengan tokoh-tokoh nasional, penghargaan, hingga jumlah jemaah yang hadir dalam
setiap kegiatan dakwahnya. Ini merupakan upaya memperlihatkan eksistensi dan
efektivitas dakwahnya secara kuantitatif dan kualitatif.

Self-promotion ini berfungsi membentuk citra Gus Miftah sebagai ulama sukses
dan diterima di berbagai kalangan. Dalam berbagai caption Instagram, ia sering

Copyright (c) 2025 Faisal, Yogi Abdullah
Creative Commons License
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License

79


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20241213461769050
https://doi.org/10.64019/presidensi.v2i2.69

Presidensi: Jurnal Politik dan Pemerintahan Vol. 2 No. 2 tahun 2025.

Faisal , Yogi Abdullah : 74 - 98

© Presidensi: Jurnal Politik dan Pemerintahan 2025 E-ISSN: 3089-3453
DOl : https://doi.org/10.64019/presidensi.v2i2.69

mengangkat narasi perjuangan, pengorbanan, dan pencapaian, yang secara tidak
langsung memperkuat persepsi publik tentang otoritasnya sebagai pendakwah
nasional.

Penelitian oleh Elsya (2022) menunjukkan bahwa Gus Miftah secara sadar
menggunakan teknik self-promotion untuk membangun legitimasi dakwah. Ia
menyajikan dirinya sebagai tokoh publik yang konsisten, inovatif, dan memiliki
pengaruh sosial yang luas. Hal ini penting dalam konteks media digital, di mana reputasi
visual memiliki peran besar dalam membentuk otoritas keagamaan.

Namun, keberhasilan self-promotion juga memunculkan dilema antara
ketulusan dakwah dan kesan pencitraan. Sebagian pihak mempertanyakan apakah
motif publikasi yang intens ini murni untuk syiar, atau justru bagian dari kapitalisasi
citra keagamaan. Di sinilah ambiguitas dakwah digital berada—di antara keteladanan
dan performativitas.

Strategi ketiga, ingratiation, menjadi ciri khas ceramah-ceramah Gus Miftah. Ia
sering menggunakan gaya bahasa yang santai, penuh humor, bahkan kadang vulgar
untuk mencairkan suasana. Hal ini terbukti efektif untuk menarik perhatian generasi
muda yang lebih menyukai pendekatan non-formal dalam menerima pesan agama.

Penggunaan humor ini bukan tanpa risiko. Ceramah-ceramah Gus Miftah
terkadang memicu kontroversi, seperti saat ia bergurau dengan seorang penjual es teh
yang dianggap menyinggung martabat sosial (Ardona & Nasar, 2023; Revameilawati et
al,, 2021). Publik digital yang sensitif terhadap ujaran publik langsung menanggapi
dengan pro-kontra.

Dalam teori self-presentation, ingratiation bertujuan menciptakan kesan
simpatik di mata audiens. Namun jika tidak dikontrol dengan baik, strategi ini dapat
merusak citra religius yang sedang dibangun. Gus Miftah menghadapi tantangan untuk
menyeimbangkan antara keluwesan bahasa dengan adab keulamaan yang diharapkan
publik.

Hal ini menunjukkan bahwa komunikasi dakwah di media sosial tidak hanya
soal penyampaian pesan, tetapi juga soal gaya, simbol, dan konteks sosial dari audiens
yang terpapar. Bahasa yang efektif bagi satu kelompok bisa menjadi pemicu kecaman
bagi kelompok lainnya.

Namun demikian, gaya ingratiation Gus Miftah juga menunjukkan kemampuan
adaptif dalam merespons realitas komunikasi modern. Di tengah kebekuan bahasa
dakwah konvensional, pendekatannya terasa segar dan relevan, meskipun menuntut
kontrol etis yang ketat agar tidak menyimpang dari prinsip-prinsip adab Islami.

Menurut Fridiyanto et al. (2020), fenomena digitalisasi Nahdlatul Ulama
membawa tuntutan baru bagi ulama muda untuk menjadi public performer. Di sinilah
Gus Miftah berhasil menempatkan dirinya sebagai dai yang tidak hanya memahami
ajaran agama, tetapi juga piawai dalam memainkan narasi visual, linguistik, dan
simbolik secara simultan.

Copyright (c) 2025 Faisal, Yogi Abdullah
Creative Commons License
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License

80


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20241213461769050
https://doi.org/10.64019/presidensi.v2i2.69

Presidensi: Jurnal Politik dan Pemerintahan Vol. 2 No. 2 tahun 2025.

Faisal , Yogi Abdullah : 74 - 98

© Presidensi: Jurnal Politik dan Pemerintahan 2025 E-ISSN: 3089-3453
DOl : https://doi.org/10.64019/presidensi.v2i2.69

Ketiga strategi tersebut—exemplification, self-promotion, dan ingratiation—
tidak berjalan sendiri-sendiri, tetapi saling melengkapi. Dalam berbagai unggahan, Gus
Miftah menampilkan kombinasi antara pesan keagamaan, keteladanan pribadi,
pencapaian sosial, serta gaya tutur yang bersahabat dan populis.

Kombinasi ini membentuk narasi religius yang khas: progresif, terbuka, dan
komunikatif. Ia tidak tampil eksklusif seperti sebagian ulama konservatif, melainkan
justru merangkul publik yang lebih luas dengan pendekatan yang cair dan inklusif.

Namun seperti diuraikan oleh Berger & Luckmann (1966), realitas sosial yang
dibangun melalui media dapat menjadi objek tafsir publik. Apa yang dimaksud Gus
Miftah belum tentu dipahami sesuai niatnya. Strategi self-presentation yang berhasil
membangun simpati hari ini bisa berubah menjadi senjata kritik esok hari.

Dengan demikian, penggunaan strategi self-presentation dalam dakwah digital
bukan hanya alat untuk membangun citra, tetapi juga ruang tarik-menarik antara
persepsi, ekspektasi sosial, dan realitas digital. Gus Miftah menjadi contoh bahwa
dakwah di era media sosial adalah medan yang kompleks—antara ketulusan dan
performa, antara pesan dan interpretasi.

Akhirnya, penelitian ini menegaskan bahwa strategi komunikasi dalam
dakwah digital harus dipadukan dengan sensitivitas etika, pemahaman konteks sosial,
dan kesadaran akan dinamika publik. Keberhasilan Gus Miftah menunjukkan potensi
besar dari pendekatan ini, tetapi juga risiko besar jika strategi tersebut tidak dikelola
dengan bijaksana.

b) Dakwah dan Moderasi Beragama

Dalam lanskap dakwah kontemporer, pendekatan moderat dan toleran
menjadi kebutuhan mendesak untuk menjaga harmoni keberagaman. Gus Miftah,
dalam hal ini, menjadi salah satu figur publik keagamaan yang konsisten membawa
semangat wasathiyah—jalan tengah—yang menjadi prinsip utama dalam moderasi
beragama. Pendekatannya yang merangkul semua golongan, termasuk non-Muslim dan
komunitas marginal, menjadi bentuk praksis dakwah yang menekankan inklusivitas.

Orasi kebangsaan yang disampaikan Gus Miftah di Gereja Bethel Indonesia
(GBI) Amanat Agung Jakarta Utara adalah salah satu manifestasi dakwah moderat.
Dalam orasinya, Gus Miftah menekankan pentingnya agree in disagreement, hidup
berdampingan dalam keberbedaan, serta seruan untuk menjaga keutuhan bangsa
(Prasongko, 2022). Ini merupakan refleksi nilai-nilai Alquran seperti dalam Q.S. Al-
Hujurat: 13 tentang penciptaan manusia dari bangsa dan suku yang berbeda untuk
saling mengenal.

Nilai-nilai tersebut bukan hanya menunjukkan keberanian, tetapi juga
kesadaran akan tantangan keberagaman di Indonesia. Dakwah di ruang lintas agama
menjadi ikhtiar strategis dalam membumikan Islam yang rahmatan lil ‘alamin. Namun,
respon publik terhadap ceramah tersebut terbelah. Sebagian besar netizen memuji

Copyright (c) 2025 Faisal, Yogi Abdullah
Creative Commons License
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License

81


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20241213461769050
https://doi.org/10.64019/presidensi.v2i2.69

Presidensi: Jurnal Politik dan Pemerintahan Vol. 2 No. 2 tahun 2025.

Faisal , Yogi Abdullah : 74 - 98

© Presidensi: Jurnal Politik dan Pemerintahan 2025 E-ISSN: 3089-3453
DOl : https://doi.org/10.64019/presidensi.v2i2.69

keberanian Gus Miftah, namun tak sedikit pula yang mengecam dan menuduhnya telah
melanggar batas akidah.

Penolakan ini menunjukkan adanya perbedaan pandangan di kalangan umat
[slam mengenai batasan dalam interaksi antaragama. Gus Miftah dianggap oleh
kelompok konservatif telah “menormalisasi” tindakan yang bertentangan dengan
prinsip wala’wal bara’, padahal sebenarnya ia tengah menunjukkan semangat ta’ayush
(koeksistensi) yang diperintahkan dalam Islam.

Etika dakwah dalam Islam menekankan gaulan layyinan—ucapan yang lembut
(Q.S. Thaha: 44)—dan qaulan ma’rufa—ucapan yang baik (Q.S. Al-Bagarah: 235).
Pendekatan Gus Miftah, meskipun sering menggunakan bahasa informal atau bahkan
sarkastik dalam konteks tertentu, tetap menyampaikan nilai-nilai substansial tentang
kasih sayang, persaudaraan, dan keterbukaan terhadap perbedaan.

Dalam hadis, Rasulullah bersabda, “Barang siapa yang beriman kepada Allah
dan hari akhir, hendaklah ia berkata baik atau diam” (HR. Bukhari dan Muslim). Hadis
ini sering dijadikan rujukan dalam mengkaji gaya komunikasi Gus Miftah yang penuh
humor, namun kadang dinilai melanggar batas kesopanan, sebagaimana terlihat dalam
kontroversi guyonan dengan penjual es teh (Ardona & Nasar, 2023).

Jika ditinjau dari aspek moderasi beragama, pendekatan Gus Miftah
sesungguhnya mengisi ruang tengah yang sering kosong antara pendakwah eksklusif
dan masyarakat pluralistik. Gaya dakwahnya menghindari narasi-narasi yang
memecah belah umat, dan lebih memilih narasi pemersatu. Ini menjadi kontra narasi
yang penting terhadap kelompok-kelompok radikal yang menyebarkan paham
intoleransi dan kebencian di media sosial.

Gus Miftah bukan satu-satunya, namun menjadi simbol keberhasilan strategi
ini. Gerakan moderasi juga dilakukan oleh Gus Baha melalui pendekatan “cangkem
elek”, yang meskipun verbalnya keras, namun esensinya adalah membongkar narasi
radikal dengan logika dan sindiran tajam (Rozzaq & Toipah, 2021). Ini menjadi bukti
bahwa moderasi beragama memiliki banyak wajah dan pendekatan.

Dalam konteks dakwah digital, moderasi menjadi semakin penting karena
persebaran informasi yang sangat cepat dapat menimbulkan disinformasi keagamaan.
Gus Miftah memanfaatkan kanal YouTube, Instagram, dan media daring lainnya untuk
menyampaikan pesan damai dan toleransi. Hal ini sejalan dengan spirit digitalisasi
Nahdlatul Ulama yang disebut oleh Fridiyanto et al. (2020) sebagai transformasi dari
tradisionalisme menuju dakwah digital berbasis damai.

Namun, tantangan muncul ketika nilai-nilai moderasi tidak dipahami secara
utuh oleh masyarakat. Ceramah Gus Miftah di gereja, misalnya, tidak dilihat secara
holistik sebagai bagian dari orasi kebangsaan, tetapi dipotong dan disebar di media
sosial secara sepotong. Hal ini menjadi persoalan etika baru dalam era digital, di mana
konten dakwah rentan dipolitisasi atau dipelintir.

Copyright (c) 2025 Faisal, Yogi Abdullah
Creative Commons License
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License

82


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20241213461769050
https://doi.org/10.64019/presidensi.v2i2.69

Presidensi: Jurnal Politik dan Pemerintahan Vol. 2 No. 2 tahun 2025.

Faisal , Yogi Abdullah : 74 - 98

© Presidensi: Jurnal Politik dan Pemerintahan 2025 E-ISSN: 3089-3453
DOl : https://doi.org/10.64019/presidensi.v2i2.69

Dalam pandangan teori Islam, wasathiyah bukanlah kompromi terhadap
prinsip, melainkan keseimbangan antara idealisme agama dan realitas sosial
Pendekatan moderat ala Gus Miftah justru menjadi penting dalam menjaga wajah Islam
agar tetap relevan di tengah masyarakat yang plural dan digital. la menunjukkan bahwa
ulama tidak harus eksklusif, tetapi dapat menjadi jembatan sosial.

Sebagai konsekuensi dari pendekatan moderat ini, Gus Miftah juga mengalami
“pengujian otoritas”. Sebagaimana ditunjukkan dalam studi Ardona & Nasar (2023),
tindakan atau ucapan Gus Miftah sering kali ditafsirkan berbeda oleh kelompok-
kelompok Islam lainnya, yang memunculkan pertanyaan tentang batas-batas otoritas
ulama di era viral.

Namun demikian, otoritas keagamaan di era digital tidak hanya dibangun dari
ijjazah keilmuan, tetapi juga dari kemampuan merespons tantangan zaman secara
kreatif dan adaptif. Gus Miftah, melalui pendekatan toleran dan komunikatif, berhasil
membentuk otoritas berbasis jaringan, popularitas, dan relevansi, bukan semata-mata
sanad keilmuan klasik.

Oleh karena itu, pendekatan dakwah moderat harus dilengkapi dengan
strategi komunikasi digital yang cermat. Media sosial memiliki logika viral yang
berbeda dengan logika figh. Ceramah yang baik secara substansi bisa jadi gagal di mata
netizen jika tidak dikemas dengan etika visual dan naratif yang kuat.

Kritik terhadap Gus Miftah justru menjadi indikator sehatnya diskursus publik.
Di sinilah nilai demokrasi keagamaan dapat diukur—ketika ulama bisa dikritik, dikaji,
dan bahkan dipertanyakan, tanpa menimbulkan konflik sosial. Ini membuka ruang
dialog antara tradisi dan modernitas, antara teks dan konteks.

Akhirnya, Gus Miftah telah membuktikan bahwa dakwah moderat bukan
sekadar jargon, tetapi praktik sosial yang penuh tantangan. la harus terus menavigasi
antara tuntutan syariah dan kebutuhan sosial, antara tradisi pesantren dan logika
media. Di sinilah pentingnya kesadaran dakwah kontekstual yang tetap berpijak pada
prinsip, namun fleksibel dalam strategi.

Dengan menjadikan moderasi sebagai poros dakwah, Gus Miftah memberikan
contoh bahwa Islam tidak hanya berbicara pada umatnya sendiri, tetapi juga kepada
seluruh manusia. Ia hadir bukan sebagai hakim atas perbedaan, tetapi sebagai pelita di
tengah kegelapan sosial. Dakwah semacam ini layak untuk dipelajari, diteladani, dan
dikembangkan.

c) Konstruksi Sosial atas Reputasi dan Kontroversi

Persepsi masyarakat terhadap Gus Miftah dibentuk melalui proses konstruksi
sosial yang kompleks. Dalam konteks ini, pendekatan teori The Social Construction of
Reality dari Berger dan Luckmann (1966) sangat relevan untuk menjelaskan
bagaimana tindakan-tindakan Gus Miftah dimaknai, didiskusikan, dan pada akhirnya
diterima atau ditolak oleh masyarakat. Proses ini mencakup tiga tahap utama:

Copyright (c) 2025 Faisal, Yogi Abdullah
Creative Commons License
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License

83


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20241213461769050
https://doi.org/10.64019/presidensi.v2i2.69

Presidensi: Jurnal Politik dan Pemerintahan Vol. 2 No. 2 tahun 2025.

Faisal , Yogi Abdullah : 74 - 98

© Presidensi: Jurnal Politik dan Pemerintahan 2025 E-ISSN: 3089-3453
DOl : https://doi.org/10.64019/presidensi.v2i2.69

eksternalisasi, objektivasi, dan internalisasi, yang berlangsung dalam ranah media
sosial sebagai ruang interaksi publik baru.

Tahap pertama adalah eksternalisasi, yaitu saat individu atau kelompok
mengekspresikan gagasan atau tindakan tertentu ke dalam dunia sosial. Gus Miftah
mengekspresikan visi dakwah Islam moderat yang inklusif dan penuh toleransi melalui
langkah-langkah yang dianggap tidak lazim oleh sebagian besar ulama, seperti
berdakwah di diskotik, lokalisasi, atau memberikan ceramah di gereja. Dalam hal ini,
Gus Miftah bukan hanya menyampaikan pesan keagamaan, tetapi juga menciptakan
realitas sosial baru tentang ruang dan metode dakwah yang dapat diakses semua
kalangan.

Tindakan-tindakan ini kemudian masuk ke tahap objektivasi, yakni saat
ekspresi personal tersebut menjadi objek yang dikenali, dinilai, dan dibahas oleh
masyarakat secara luas. Fenomena seperti ceramah Gus Miftah di Gereja Bethel
Indonesia Amanat Agung Jakarta, misalnya, menjadi viral dan membangkitkan
diskursus publik. Sebagian masyarakat menganggap tindakan tersebut sebagai wujud
toleransi yang tinggi dan bentuk keberislaman yang sejalan dengan prinsip wasathiyah
(Prasongko, 2022). Namun, di sisi lain, sebagian netizen menuduhnya telah melanggar
batas-batas akidah Islam (Hasanah & Nikmawati, 2021).

Objektivasi ini berlangsung di media sosial, terutama melalui komentar
YouTube dan Instagram. Rohimi (2021), dalam penelitiannya menggunakan Netlytic,
menemukan bahwa komentar-komentar pengguna YouTube pada video Gus Miftah
banyak yang terpolarisasi. Ada yang memuji sikap toleransinya, namun ada juga yang
menyebutnya sebagai “kafir” karena memasuki rumah ibadah agama lain. Diskursus ini
menjadikan tindakan Gus Miftah bukan sekadar aktivitas pribadi, melainkan simbol
yang dibicarakan dalam ranah publik digital.

Komentar-komentar ini menciptakan cluster narasi yang menunjukkan
adanya keberagaman dalam konstruksi makna atas tindakan Gus Miftah. Beberapa
kelompok menggunakan narasi “Islam ramah dan inklusif” sebagai bingkai, sementara
kelompok lainnya mengaitkan tindakan tersebut dengan “penyimpangan akidah”.
Dengan demikian, ruang digital berfungsi sebagai medan kontestasi makna dan
legitimasi terhadap simbol-simbol keagamaan kontemporer.

Selanjutnya adalah tahap internalisasi, yakni saat masyarakat mengadopsi
makna-makna tersebut dalam kehidupan sosial mereka. Dalam konteks ini, sebagian
masyarakat—khususnya generasi muda dan komunitas marginal—menjadikan Gus
Miftah sebagai representasi ulama modern yang relevan dan inspiratif. Mereka mulai
menerima pendekatan dakwah yang bersifat komunikatif, santai, dan menjangkau
semua kalangan sebagai sesuatu yang sah dan bahkan dibutuhkan.

Namun tidak sedikit pula masyarakat yang menolak pendekatan ini, terutama
kalangan konservatif yang masih menganggap bahwa dakwah harus dilakukan dengan
cara-cara yang formal, sopan, dan sesuai pakem-pakem syariah. Mereka menilai bahwa

Copyright (c) 2025 Faisal, Yogi Abdullah
Creative Commons License
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License

84


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20241213461769050
https://doi.org/10.64019/presidensi.v2i2.69

Presidensi: Jurnal Politik dan Pemerintahan Vol. 2 No. 2 tahun 2025.

Faisal , Yogi Abdullah : 74 - 98

© Presidensi: Jurnal Politik dan Pemerintahan 2025 E-ISSN: 3089-3453
DOl : https://doi.org/10.64019/presidensi.v2i2.69

gaya humoris Gus Miftah, penggunaan bahasa sehari-hari yang kadang “kasar”
(Revameilawati et al.,, 2021), atau kehadirannya di tempat hiburan malam, adalah
bentuk penurunan martabat ulama.

Pertentangan ini memperlihatkan bahwa reputasi ulama di era digital tidak
lagi ditentukan hanya oleh kredensial keilmuan atau afiliasi kelembagaan, tetapi juga
oleh persepsi publik yang dibentuk dalam diskursus digital. Gus Miftah menjadi contoh
bagaimana seorang tokoh agama bisa mengalami “legitimasi ganda”—dipuji dan dicaci
secara bersamaan—Kkarena tafsir sosial terhadap tindakannya sangat bergantung pada
nilai-nilai dan ideologi para audiens digital.

Dalam perspektif konstruksi sosial, hal ini menunjukkan bahwa otoritas
keagamaan tidak bersifat tetap, melainkan dikonstruksi dan dinegosiasikan terus-
menerus melalui interaksi sosial. Media sosial berperan besar dalam mempercepat
proses objektivasi dan internalisasi ini karena setiap tindakan tokoh publik dapat
dengan mudah disebarluaskan dan dikomentari oleh jutaan orang dalam waktu singkat.

Berbagai kontroversi yang dialami Gus Miftah—baik soal pidato di gereja,
candaan kepada penjual es teh, maupun ceramah di klub malam—menjadi “teks sosial”
yang dibaca dan ditafsirkan oleh publik sesuai latar belakang nilai, ideologi, dan
pengalaman mereka. Bahkan dalam kasus pidato gereja, komentar netizen tidak hanya
membahas isi ceramah, tetapi juga mempertanyakan identitas keislaman Gus Miftah
secara keseluruhan.

Secara tidak langsung, reputasi Gus Miftah sebagai ulama juga dibentuk oleh
siapa yang mendukung dan siapa yang menolaknya. Misalnya, dukungan dari tokoh-
tokoh NU atau ormas Islam moderat akan memperkuat persepsi bahwa dakwahnya sah
dan representatif, sementara kritik dari kalangan salafi atau kelompok hijrah justru
memperkuat anggapan bahwa ia telah menyimpang. Ini menunjukkan bagaimana
struktur sosial digital menciptakan “kelompok penafsir” yang ikut menentukan makna
atas tindakan seorang tokoh.

Proses internalisasi semakin kompleks karena tidak semua orang mengakses
media sosial dengan pemahaman yang sama. Pengikut Gus Miftah di Instagram
misalnya, cenderung lebih simpatik karena disuguhkan narasi yang dikurasi secara
positif oleh tim media dakwahnya (Elsya, 2022). Sementara audiens YouTube lebih
bebas memberikan reaksi emosional dan spontan, yang menciptakan dinamika diskusi
lebih liar dan tidak terkendali.

Dalam kondisi ini, Gus Miftah tampak cukup berhasil mengelola citranya
melalui strategi self-presentation yang mencerminkan keberanian, ketulusan, dan
keberpihakan pada kelompok marginal. Strategi ini efektif bagi sebagian besar
followers yang mendambakan sosok ulama yang dekat dengan realitas sehari-hari.
Namun strategi ini juga membuka celah interpretasi yang sangat luas, sehingga Gus
Miftah tidak pernah lepas dari kontroversi.

Copyright (c) 2025 Faisal, Yogi Abdullah
Creative Commons License
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License

85


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20241213461769050
https://doi.org/10.64019/presidensi.v2i2.69

Presidensi: Jurnal Politik dan Pemerintahan Vol. 2 No. 2 tahun 2025.

Faisal , Yogi Abdullah : 74 - 98

© Presidensi: Jurnal Politik dan Pemerintahan 2025 E-ISSN: 3089-3453
DOl : https://doi.org/10.64019/presidensi.v2i2.69

Secara sosiologis, ini menunjukkan bahwa media sosial bukan hanya alat
komunikasi, tetapi juga medan perjuangan untuk memperebutkan makna, identitas,
dan otoritas. Gus Miftah telah berhasil menciptakan ruang baru dalam diskursus
keagamaan, tetapi ruang ini juga penuh dengan risiko konstruksi sosial yang tidak
selalu dapat ia kendalikan sepenuhnya.

Bagi sebagian masyarakat, tindakan Gus Miftah menjadi simbol perubahan
paradigma dakwah: dari yang eksklusif menjadi inklusif, dari yang formal menjadi
partisipatif. Ini adalah hasil dari internalisasi nilai-nilai baru keberagamaan yang lebih
cair, responsif, dan kontekstual. Namun bagi yang lain, ini dianggap sebagai bentuk
kemerosotan dan liberalisasi agama.

Oleh karena itu, penting untuk melihat fenomena Gus Miftah bukan semata
dari sudut kontroversinya, tetapi juga dari segi dinamika konstruksi sosial yang sedang
terjadi di masyarakat digital. Di era ini, setiap tindakan keagamaan akan mengalami
proses publikasi, penilaian, dan penyematan makna secara sosial. Dan Gus Miftah
adalah representasi dari betapa cepat dan dalamnya proses konstruksi itu dapat terjadi.

Melalui analisis ini, dapat disimpulkan bahwa reputasi seorang ulama di era
digital tidak hanya tergantung pada pesan yang ia sampaikan, tetapi juga pada cara
pesan itu dikonstruksi ulang oleh publik dalam konteks sosial yang dinamis. Gus Miftah
adalah contoh nyata bagaimana reputasi dan kontroversi bisa saling melekat dalam
figur satu orang, karena realitas sosial yang dihadapi tidak tunggal, melainkan jamak
dan multitafsir.

Dengan demikian, keberhasilan atau kegagalan strategi dakwah di era digital
harus selalu dibaca dalam konteks konstruksi sosial masyarakat—yang bersifat relatif,
dinamis, dan terbuka terhadap beragam interpretasi.

Pembahasan
a) Perspektif Komunikasi: Self-Presentation Theory

Teori Self-Presentation dari Jones dan Pittman (1982) menyatakan bahwa
individu secara sadar menggunakan strategi komunikasi tertentu untuk membentuk
persepsi orang lain terhadap dirinya. Dalam konteks dakwah digital, Gus Miftah
merupakan figur publik yang memanfaatkan secara aktif ketiga strategi utama dalam
teori ini: exemplification, self-promotion, dan ingratiation. Strategi ini menjadi
perangkat penting bagi seorang dai untuk tetap relevan, diterima, dan didengar di
tengah arus informasi digital yang masif.

Strategi exemplification atau keteladanan, terlihat dari bagaimana Gus Miftah
membingkai dirinya sebagai “ulama jalanan” yang tidak takut memasuki ruang-ruang
marginal seperti diskotik, lokalisasi, dan komunitas minoritas. Melalui unggahan
Instagram dan YouTube, ia menampilkan citra dirinya sebagai pribadi yang berani,
humanis, dan rela “berkorban” demi menyampaikan ajaran Islam kepada kalangan

Copyright (c) 2025 Faisal, Yogi Abdullah
Creative Commons License
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License

86


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20241213461769050
https://doi.org/10.64019/presidensi.v2i2.69

Presidensi: Jurnal Politik dan Pemerintahan Vol. 2 No. 2 tahun 2025.

Faisal , Yogi Abdullah : 74 - 98

© Presidensi: Jurnal Politik dan Pemerintahan 2025 E-ISSN: 3089-3453
DOl : https://doi.org/10.64019/presidensi.v2i2.69

yang selama ini termarginalkan dari dakwah konvensional. Visualisasi ini menciptakan
narasi keteladanan yang kuat.

Misalnya, ketika Gus Miftah mengunggah dokumentasi ceramah di klub malam,
ia tidak hanya sedang berdakwah, tetapi juga sedang menunjukkan bahwa nilai-nilai
[slam bisa masuk ke ruang apa pun selama dengan niat yang benar. Ini merupakan
bentuk simbolik dari keberpihakan terhadap prinsip inklusivitas Islam. Melalui strategi
ini, Gus Miftah mengonstruksi dirinya sebagai figur teladan yang membawa nilai
keislaman ke ruang-ruang sosial yang dianggap tabu.

Sementara itu, self-promotion digunakan untuk meningkatkan kredibilitas dan
legitimasi sosialnya. Gus Miftah secara rutin mengunggah pencapaiannya—baik berupa
penghargaan dari lembaga negara, pertemuan dengan tokoh nasional, maupun
dokumentasi ceramah dalam skala besar. Melalui narasi ini, ia membangun persepsi
bahwa dakwahnya diterima secara luas dan didukung oleh otoritas negara, yang secara
tidak langsung memperkuat klaim otoritas keagamaannya di mata publik digital.

Tidak hanya itu, Gus Miftah juga memanfaatkan media untuk menunjukkan
kedekatannya dengan pejabat tinggi, artis, dan tokoh-tokoh populer lainnya. Hal ini
bukan tanpa tujuan. Dalam teori self-presentation, hal semacam ini merupakan bagian
dari upaya untuk membangun asosiasi positif—di mana popularitas dan kredibilitas
tokoh lain ikut memvalidasi otoritas si komunikator. Dengan demikian, Gus Miftah
menjelma sebagai dai yang bukan hanya diterima oleh kalangan pesantren, tetapi juga
oleh kelas menengah urban dan figur nasional.

Adapun strategi ingratiation dilakukan dengan pendekatan bahasa dan humor.
Ceramah-ceramah Gus Miftah dipenuhi dengan guyonan khas Jawa Timur, sapaan
akrab kepada audiens, dan cerita-cerita personal yang menyentuh atau lucu. Strategi
ini sangat efektif untuk menjangkau kalangan muda dan masyarakat awam yang
mungkin merasa canggung dengan ceramah keagamaan yang terlalu formal dan berat.
Humor menjadi jembatan emosional antara dai dan audiens.

Namun, penggunaan humor ini kerap menuai kontroversi. Beberapa guyonan
Gus Miftah—seperti saat bercanda dengan penjual es teh atau menggunakan istilah
yang terkesan vulgar—dianggap tidak sesuai dengan adab seorang ulama
(Revameilawati et al, 2021). Kritik ini menunjukkan batas etis dalam strategi
ingratiation—yaitu bahwa kedekatan emosional yang dibangun tidak boleh
mengorbankan nilai-nilai kesantunan dan kehormatan dalam komunikasi Islam.

Perdebatan tentang strategi komunikasi Gus Miftah menunjukkan bahwa self-
presentation di ranah dakwah tidak selalu diterima sebagai bentuk strategi murni.
Dalam konteks religius, ada ekspektasi moral dan spiritual yang melekat pada seorang
dai. Ketika seorang ulama tampil terlalu “menjual diri” atau terkesan performatif,
publik bisa mempertanyakan keikhlasan dan nilai-nilai spiritual dari dakwah tersebut.
Di sinilah titik kritis teori self-presentation dalam praktik keagamaan.

Copyright (c) 2025 Faisal, Yogi Abdullah
Creative Commons License
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License

87


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20241213461769050
https://doi.org/10.64019/presidensi.v2i2.69

Presidensi: Jurnal Politik dan Pemerintahan Vol. 2 No. 2 tahun 2025.

Faisal , Yogi Abdullah : 74 - 98

© Presidensi: Jurnal Politik dan Pemerintahan 2025 E-ISSN: 3089-3453
DOl : https://doi.org/10.64019/presidensi.v2i2.69

Sebagian pengamat komunikasi keagamaan menilai bahwa Gus Miftah
terjebak dalam personal branding yang berlebihan (Elsya, 2022). Branding ulama, jika
tidak diimbangi dengan akuntabilitas etis, berisiko menjadikan dakwah sebagai produk
komersial. Citra diri menjadi komoditas, dan nilai-nilai dakwah bisa terpinggirkan. Oleh
karena itu, penting bagi dai digital untuk tetap menjaga keseimbangan antara strategi
komunikasi dan prinsip-prinsip adab Islam.

Meski demikian, tidak dapat dipungkiri bahwa pendekatan self-presentation
yang digunakan Gus Miftah efektif dalam membangun audiens yang luas. la berhasil
menjangkau segmen masyarakat yang selama ini jauh dari dakwah—anak muda,
komunitas hiburan, bahkan non-Muslim. Hal ini mencerminkan bahwa keberhasilan
komunikasi dakwah juga bergantung pada kemampuan dai untuk membentuk dirinya
sesuai ekspektasi dan kebutuhan audiens.

Dalam kerangka komunikasi modern, kehadiran Gus Miftah menandai
pergeseran peran ulama dari “penyampai ilmu” menjadi “pengelola impresi publik”.
Tugas ini menuntut kompetensi baru: memahami algoritma media sosial, mengenali
psikologi massa, dan membentuk narasi yang menarik. Di sinilah letak transformasi
dakwah digital: dari konten menjadi persona.

Fenomena ini juga mengindikasikan bahwa keberhasilan komunikasi
keagamaan tidak cukup hanya dengan isi pesan, tetapi juga bagaimana pesan tersebut
dikemas dan siapa yang menyampaikannya. Dalam teori komunikasi massa, ini disebut
source credibility—kredibilitas sumber memengaruhi daya terima pesan. Gus Miftah
membentuk kredibilitas itu melalui citra diri yang konsisten dan narasi visual yang
kuat.

Namun demikian, kita tidak boleh mengabaikan risiko ketika impresi lebih
dominan daripada substansi. Publik bisa saja terjebak dalam pengkultusan tokoh,
bukan pemahaman nilai. Ini adalah tantangan dakwah digital yang bersifat dua sisi: di
satu sisi, membuka akses dan relevansi, di sisi lain, membuka peluang manipulasi dan
bias persepsi.

Dari sisi etika komunikasi, keberhasilan self-presentation harus tetap ditopang
oleh nilai-nilai Islam seperti shidq (jujur), hikmah (bijak), dan tabligh (menyampaikan
dengan baik). Tanpa nilai-nilai ini, self-presentation bisa berubah menjadi self-
exhibition, di mana dakwah hanya menjadi ajang unjuk diri, bukan misi spiritual yang
mendidik.

Dalam konteks dakwah Islam, self-presentation dapat menjadi alat penting
untuk menjangkau audiens baru, selama digunakan dengan bijak. Ketika strategi ini
selaras dengan misi dakwah dan nilai-nilai Islam, maka citra diri menjadi media untuk
menyampaikan pesan, bukan tujuan itu sendiri.

Fenomena Gus Miftah memberikan pelajaran bahwa ulama kontemporer
harus menjadi komunikator yang sadar media. Mereka harus memahami bahwa media
sosial adalah ruang publik yang sensitif terhadap visual, impresi, dan interaksi. Namun,

Copyright (c) 2025 Faisal, Yogi Abdullah
Creative Commons License
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License

88


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20241213461769050
https://doi.org/10.64019/presidensi.v2i2.69

Presidensi: Jurnal Politik dan Pemerintahan Vol. 2 No. 2 tahun 2025.

Faisal , Yogi Abdullah : 74 - 98

© Presidensi: Jurnal Politik dan Pemerintahan 2025 E-ISSN: 3089-3453
DOl : https://doi.org/10.64019/presidensi.v2i2.69

kesadaran ini harus dibarengi dengan komitmen etik agar tidak kehilangan makna dari
dakwah itu sendiri.

Akhirnya, strategi self-presentation Gus Miftah mencerminkan adaptasi cerdas
terhadap ekosistem media baru. la menunjukkan bahwa komunikasi keagamaan yang
relevan di era digital adalah yang mampu menyeimbangkan nilai, narasi, dan citra.
Namun demikian, tantangan utamanya tetap: bagaimana menjaga agar impresi publik
tidak mengaburkan substansi ajaran yang dibawa.

Oleh karena itu, pembacaan terhadap self-presentation dalam dakwah digital
harus bersifat kritis dan kontekstual. Tidak semua strategi komunikasi dapat
disamakan, karena dalam dakwah, yang diukur bukan hanya keterjangkauan audiens,
tetapi juga kualitas transformasi spiritual yang dihasilkan.

Dengan demikian, teori self-presentation memberi kerangka analisis penting,
tetapi tetap harus dilengkapi dengan nilai-nilai Islam dan sensitivitas sosial yang tinggi,
agar dakwah digital tidak kehilangan esensinya sebagai jalan pencerahan dan
pembentukan akhlak masyarakat.

b) Perspektif Islam: Moderasi dan Etika Dakwah

Islam dikenal sebagai agama yang menjunjung tinggi nilai keseimbangan
(wasathiyah), toleransi, dan kedamaian. Prinsip wasathiyah tidak hanya menjadi ajaran
teologis, tetapi juga panduan etis dalam menyampaikan dakwah kepada masyarakat
yang beragam secara sosial, budaya, dan keyakinan. Dalam konteks ini, Gus Miftah
tampil sebagai sosok yang mencoba mewujudkan nilai-nilai wasathiyah dalam praktik
dakwah digitalnya.

Salah satu bentuk penerapan wasathiyah yang dilakukan Gus Miftah adalah
keberaniannya berdakwah di tempat-tempat yang selama ini dihindari oleh para
pendakwah konvensional, seperti klub malam, tempat hiburan, bahkan gereja.
Pendekatan ini mencerminkan semangat rahmatan lil ‘alamin, yakni menyampaikan
ajaran Islam sebagai rahmat bagi seluruh alam, tanpa diskriminasi atau eksklusivitas
(Rozzaq & Toipah, 2021).

Dalam orasi kebangsaannya di Gereja Bethel Indonesia Amanat Agung Jakarta,
Gus Miftah menyampaikan pesan-pesan persatuan, toleransi antarumat beragama,
serta ajakan untuk saling menghargai perbedaan. la mengutip ayat-ayat Al-Qur’an yang
menegaskan pentingnya menjaga kerukunan, seperti QS. Al-Hujurat: 13 dan QS. Al-
Kafirun. Ini menunjukkan bahwa ia tidak hanya berbicara atas dasar pendapat pribadi,
tetapi mengakar pada teks-teks keagamaan.

Pendekatan dakwah ini relevan dengan kebutuhan zaman, di mana
masyarakat semakin plural dan interkoneksi. Gus Miftah memahami bahwa Islam harus
hadir sebagai solusi, bukan ancaman, dalam kehidupan berbangsa dan bernegara. Nilai-
nilai ukhuwah wathaniyah (persaudaraan kebangsaan) dan ukhuwah insaniyah
(persaudaraan kemanusiaan) menjadi fondasi kuat dalam narasi dakwahnya.

Copyright (c) 2025 Faisal, Yogi Abdullah
Creative Commons License
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License

89


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20241213461769050
https://doi.org/10.64019/presidensi.v2i2.69

Presidensi: Jurnal Politik dan Pemerintahan Vol. 2 No. 2 tahun 2025.

Faisal , Yogi Abdullah : 74 - 98

© Presidensi: Jurnal Politik dan Pemerintahan 2025 E-ISSN: 3089-3453
DOl : https://doi.org/10.64019/presidensi.v2i2.69

Namun demikian, tidak sedikit pihak yang mengkritik pendekatan dakwah Gus
Miftah. Kritik umumnya diarahkan pada cara penyampaian dakwah yang dinilai terlalu
santai, bahkan kadang melanggar norma kesopanan. Misalnya, guyonan yang dianggap
vulgar atau pemilihan kata yang tidak mencerminkan kesantunan seorang ulama
(Ardona & Nasar, 2023). Dalam hal ini, muncul pertanyaan: apakah dakwah yang
inklusif dapat dibenarkan jika mengorbankan adab?

Etika dakwah dalam Islam menekankan pentingnya hikmah (kebijaksanaan),
mauizhah hasanah (nasihat yang baik), dan mujadalah billati hiya ahsan (berdebat
dengan cara yang terbaik), sebagaimana dijelaskan dalam QS. An-Nahl: 125. Ayat ini
menjadi pedoman utama bagi para dai untuk menyampaikan ajaran Islam secara
santun dan sesuai konteks. Oleh karena itu, meskipun niat Gus Miftah adalah baik, cara
penyampaian tetap harus berada dalam koridor etika Islam.

Dalam hadis Nabi Muhammad SAW disebutkan: “Barang siapa yang beriman
kepada Allah dan hari akhir, hendaknya berkata baik atau diam” (HR. Bukhari dan
Muslim). Hadis ini menjadi landasan penting dalam menilai komunikasi seorang ulama.
Gaya humor Gus Miftah yang kadang menabrak norma kesantunan dinilai oleh sebagian
kalangan sebagai bentuk pelanggaran terhadap pesan moral dalam hadis tersebut.

Di sisi lain, beberapa ulama dan akademisi Islam kontemporer membela
pendekatan Gus Miftah dengan argumen kontekstual. Mereka menyebut bahwa
dakwah harus adaptif terhadap audiens. Dalam teori komunikasi Islam, ada konsep
khitabah lil gawm (berbicara sesuai kondisi masyarakat). Artinya, seorang dai dituntut
untuk menyesuaikan gaya komunikasinya dengan kebutuhan dan karakter audiens
yang dihadapinya.

Dalam konteks ini, pendekatan Gus Miftah bisa dipandang sebagai strategi
dakwah kontekstual. Ketika berdakwah kepada komunitas marginal, bahasa formal dan
gaya klasik mungkin tidak efektif. Maka humor, keakraban, dan spontanitas menjadi
jembatan penting untuk menyampaikan nilai-nilai agama. Namun tetap, batasan etika
harus dijaga agar pesan agama tidak kehilangan kehormatannya.

Prinsip moderasi beragama juga menuntut adanya keseimbangan antara
substansi dan gaya. Substansi dakwah Gus Miftah umumnya mengandung nilai
toleransi, kasih sayang, dan anti-kekerasan. Namun gaya komunikasinya kadang
menimbulkan perdebatan karena tidak semua masyarakat mampu menerima
pendekatan yang “non-tekstual” tersebut. Di sinilah pentingnya sensitivitas sosial
dalam berdakwabh.

Gus Miftah juga mengingatkan bahwa Islam tidak hanya untuk mereka yang
sudah "baik", tetapi juga untuk yang "belum baik." Oleh karena itu, dakwah tidak boleh
eksklusif hanya di masjid dan pesantren. Harus ada jembatan menuju kelompok
marginal. Semangat ini sejalan dengan misi Nabi Muhammad SAW yang hadir sebagai
rahmat bagi semesta, termasuk kaum tertindas dan terpinggirkan.

Copyright (c) 2025 Faisal, Yogi Abdullah
Creative Commons License
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License

90


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20241213461769050
https://doi.org/10.64019/presidensi.v2i2.69

Presidensi: Jurnal Politik dan Pemerintahan Vol. 2 No. 2 tahun 2025.

Faisal , Yogi Abdullah : 74 - 98

© Presidensi: Jurnal Politik dan Pemerintahan 2025 E-ISSN: 3089-3453
DOl : https://doi.org/10.64019/presidensi.v2i2.69

Namun, ketika dakwah dilakukan di ruang publik digital, audiens menjadi lebih
luas dan beragam. Apa yang dianggap wajar oleh satu komunitas bisa jadi dianggap tak
pantas oleh komunitas lain. Inilah tantangan dakwah era media: bagaimana mengemas
pesan untuk kalangan tertentu tanpa menimbulkan mispersepsi dari khalayak umum.

Moderasi bukan hanya tentang isi pesan, tetapi juga cara penyampaiannya.
Dalam hal ini, penting bagi seorang dai untuk melakukan introspeksi komunikasi.
Dakwah bukan hanya soal didengar, tetapi juga soal diterima dengan baik. Ini menuntut
integrasi antara ilmu keislaman, psikologi massa, dan etika sosial.

Sejumlah tokoh Nahdlatul Ulama (NU) mengapresiasi dakwah Gus Miftah
sebagai ekspresi Islam jalan tengah yang mampu menjawab tantangan zaman. Namun
mereka juga menekankan bahwa prinsip ta’dib (pembinaan adab) tetap harus dijaga.
Dakwah yang baik harus memberi teladan dalam tutur kata dan sikap, bukan hanya dari
isi ceramabh.

Dalam konteks dakwah digital, Gus Miftah merupakan salah satu contoh
bagaimana [slam bisa hadir di ruang-ruang baru dengan pendekatan yang lebih cair dan
interaktif. Namun transformasi ini tidak boleh kehilangan ruh adab Islam yang menjadi
inti dari dakwah Nabi Muhammad SAW. Teknologi boleh berubah, tetapi nilai harus
tetap.

Ulama-ulama besar seperti Yusuf al-Qaradawi, Nurcholish Madjid, dan Quraish
Shihab sering menekankan bahwa moderasi dalam Islam bukan berarti kompromi
terhadap prinsip, melainkan kebijaksanaan dalam berdakwah. Gus Miftah tampaknya
berusaha menerapkan prinsip ini, meski tak selalu berhasil menyenangkan semua
pihak.

Dakwah yang efektif di era digital adalah dakwah yang relevant, respectful, dan
reflective. Relevan dengan kebutuhan masyarakat, respectful terhadap keragaman
budaya dan nilai, serta reflective terhadap etika dan adab keislaman. Gus Miftah
memperlihatkan ketiganya, meskipun tetap membuka ruang evaluasi dan kritik.

Fenomena Gus Miftah menunjukkan bahwa moderasi beragama bukanlah
sesuatu yang statis. la harus dirundingkan, diuji, dan dibangun terus-menerus melalui
interaksi antara dai dan masyarakat. Dalam proses inilah terjadi pembelajaran bersama
tentang bagaimana Islam bisa hidup dalam masyarakat plural dan digital.

Akhirnya, pendekatan Gus Miftah memberikan kontribusi penting bagi
diskursus dakwah Islam kontemporer. [a menunjukkan bahwa dakwah tidak harus
selalu serius dan formal. Ia bisa jenaka, santai, dan bersahabat, selama tidak melanggar
batas adab dan akhlak. Inilah wajah Islam yang inklusif dan humanis.

Maka, sebagai masyarakat, kita tidak hanya dituntut untuk menilai dai dari
gayanya saja, tetapi juga dari misi dan dampak dakwahnya. Jika dakwah itu membawa
orang mendekat kepada Allah, memperkuat ukhuwah, dan memperluas toleransi, maka
ia telah memenuhi misi dakwah yang sesungguhnya, meski disampaikan dengan cara
yang tidak biasa.

Copyright (c) 2025 Faisal, Yogi Abdullah
Creative Commons License
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License

91


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20241213461769050
https://doi.org/10.64019/presidensi.v2i2.69

Presidensi: Jurnal Politik dan Pemerintahan Vol. 2 No. 2 tahun 2025.

Faisal , Yogi Abdullah : 74 - 98

© Presidensi: Jurnal Politik dan Pemerintahan 2025 E-ISSN: 3089-3453
DOl : https://doi.org/10.64019/presidensi.v2i2.69

c) Perspektif Sosiologi: Konstruksi Sosial atas Otoritas Keagamaan

Dalam pendekatan sosiologi pengetahuan, Berger dan Luckmann (1966)
menjelaskan bahwa realitas sosial bukan sesuatu yang bersifat objektif absolut,
melainkan hasil konstruksi bersama melalui proses eksternalisasi, objektivasi, dan
internalisasi. Pendekatan ini sangat relevan untuk memahami bagaimana otoritas
keagamaan seperti Gus Miftah terbentuk, dibentuk ulang, bahkan bisa digugat dalam
masyarakat digital yang partisipatif.

Tahap pertama adalah eksternalisasi, yaitu ketika individu mengekspresikan
dunia batinnya ke dalam tindakan sosial. Gus Miftah mengeksternalisasikan visi
keagamaannya melalui metode dakwah yang unik dan kontroversial. [a memilih ruang-
ruang nonkonvensional seperti diskotek, bar, dan gereja sebagai medan dakwah, bukan
hanya untuk menarik perhatian, tetapi juga sebagai pernyataan ideologis bahwa Islam
harus hadir di mana pun umat manusia berada.

Dalam konteks ini, Gus Miftah memposisikan dirinya bukan sebagai ulama elit
yang eksklusif, melainkan sebagai komunikator religius yang membumi. Melalui
platform digital seperti Instagram, TikTok, dan YouTube, ia menunjukkan
kesediaannya untuk berinteraksi langsung dengan komunitas marginal, pekerja
hiburan malam, dan pemuda urban yang jauh dari lingkungan religius tradisional.

Tindakan ini kemudian masuk ke tahap kedua, yakni objektivasi. Di tahap ini,
publik mengamati, memberi makna, dan mendefinisikan ulang tindakan Gus Miftah. Ia
disebut sebagai “pendakwah nyeleneh”, “ulama milenial”, atau “ustaz gaul”—label-label
yang muncul dari diskursus publik sebagai bentuk respons atas gaya dakwahnya yang
berbeda dari pakem mainstream.

Media sosial menjadi medan utama objektivasi ini. Konten-konten dakwah Gus
Miftah disebarluaskan, didiskusikan, dikomentari, bahkan diperdebatkan secara luas.
Setiap unggahan menjadi bahan interpretasi kolektif yang bisa memperkuat atau
meruntuhkan otoritas keagamaannya. Ini berbeda dengan otoritas ulama tradisional
yang cenderung top-down dan berbasis institusional seperti pesantren atau ormas
[slam.

Dalam proses tersebut, otoritas Gus Miftah sebagai tokoh agama tidak hanya
dibentuk oleh klaim keilmuannya, tetapi juga oleh kemampuan membangun
engagement sosial digital. Dengan jutaan pengikut dan interaksi intensif, ia
mendapatkan legitimasi dari publik melalui akumulasi kepercayaan dan perhatian
(trust and attention economy), bukan semata-mata sanad atau ijazah keilmuan (Nadhif
etal, 2024).

Namun konstruksi ini rapuh. Tahap ketiga, yaitu internalisasi, menunjukkan
bahwa nilai-nilai yang dibawa Gus Miftah telah mulai diadopsi sebagian masyarakat,
terutama generasi muda urban. Mereka mulai menerima gagasan bahwa dakwah tidak

Copyright (c) 2025 Faisal, Yogi Abdullah
Creative Commons License
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License

92


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20241213461769050
https://doi.org/10.64019/presidensi.v2i2.69

Presidensi: Jurnal Politik dan Pemerintahan Vol. 2 No. 2 tahun 2025.

Faisal , Yogi Abdullah : 74 - 98

© Presidensi: Jurnal Politik dan Pemerintahan 2025 E-ISSN: 3089-3453
DOl : https://doi.org/10.64019/presidensi.v2i2.69

harus formal, bahwa keberagamaan bisa tampil santai, humoris, dan non-doktrinal. Di
sinilah Gus Miftah memperoleh status simbolik sebagai ulama yang progresif.

Namun, karena otoritasnya dibangun melalui interaksi digital yang dinamis, ia
juga rentan terhadap delegitimasi. Ketika Gus Miftah menyampaikan guyonan yang
dianggap tidak pantas atau menyampaikan pesan di gereja, gelombang kritik bisa
seketika menghantam reputasinya. Reputasi dalam ruang digital bukanlah sesuatu
yang stabil, melainkan sangat fluktuatif tergantung arus opini publik.

Menurut Rohimi (2021), kecenderungan publik digital adalah reaktif dan
emosional. Hal ini membuat siapa pun yang membangun otoritas melalui media sosial
harus siap menghadapi viralitas negatif dan pembatalan legitimasi (cancel culture).
Otoritas Gus Miftah sebagai dai bisa sewaktu-waktu dipertanyakan jika ia dianggap
menyimpang dari norma atau ekspektasi publik.

Konstruksi otoritas keagamaan melalui media sosial juga menunjukkan
pergeseran paradigma dari otoritas vertikal menjadi horizontal. Di masa lalu, seorang
ulama hanya bisa mendapatkan pengakuan melalui jalur formal seperti pesantren,
madrasah, atau ormas Islam. Namun Kkini, publik memiliki peran besar dalam
menetapkan siapa yang layak didengar dan dipercaya.

Fenomena ini menegaskan bahwa otoritas agama di era digital tidak bersifat
tetap, melainkan negosiatif. Gus Miftah, sebagai representasi dai digital, harus terus
membuktikan relevansi, integritas, dan kapasitas komunikasinya agar tetap bertahan
di tengah gelombang informasi dan opini yang terus berubah.

Sosiolog agama menyebut situasi ini sebagai bentuk deterritorialisasi otoritas
religius, di mana ruang sakral dakwah tidak lagi terbatas di masjid atau pesantren,
tetapi berpindah ke ruang publik yang cair dan plural. Hal ini membuka peluang
dakwah lebih luas, namun juga menghadirkan tantangan etika dan konsistensi.

Kemunculan Gus Miftah juga menunjukkan bahwa masyarakat Indonesia
tengah mengalami transformasi dalam memahami siapa itu “ulama.” Tidak lagi sekadar
kiai bersorban dengan suara lembut dan narasi klasik, tetapi juga seseorang yang
mampu menjadi jembatan antara agama, budaya pop, dan realitas sosial yang terus
bergerak.

Dalam beberapa hal, Gus Miftah memerankan peran sebagai public intellectual
keagamaan yang membawa agama keluar dari eksklusivitasnya. la mendekonstruksi
kesan bahwa Islam hanya milik orang saleh, dan merekonstruksi citra bahwa Islam bisa
berdialog dengan siapa pun, bahkan yang dianggap berada di luar garis moral.

Namun sebagaimana dikatakan Berger (1967), semua realitas sosial bersifat
kontingen—mereka bisa berubah tergantung kondisi sosial dan interaksi yang
berlangsung. Maka, jika Gus Miftah gagal merespons kritik atau menyimpang dari
ekspektasi publik, konstruksi otoritasnya bisa runtuh seketika.

Fenomena ini memberi pelajaran bahwa otoritas keagamaan kontemporer
tidak hanya menuntut keilmuan, tetapi juga kecakapan komunikasi, sensitivitas sosial,

Copyright (c) 2025 Faisal, Yogi Abdullah
Creative Commons License
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License

93


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20241213461769050
https://doi.org/10.64019/presidensi.v2i2.69

Presidensi: Jurnal Politik dan Pemerintahan Vol. 2 No. 2 tahun 2025.

Faisal , Yogi Abdullah : 74 - 98

© Presidensi: Jurnal Politik dan Pemerintahan 2025 E-ISSN: 3089-3453
DOl : https://doi.org/10.64019/presidensi.v2i2.69

dan literasi digital. Gus Miftah berhasil meraih semua itu, tetapi beban yang ia pikul
juga lebih besar dibanding ulama konvensional.

Bagi para akademisi, kasus Gus Miftah membuka ruang kajian baru tentang
bagaimana agama dikonstruksi di era digital. Ini bukan sekadar soal konten dakwah,
tetapi soal bagaimana masyarakat mereproduksi otoritas, menegosiasikan nilai, dan
membingkai makna melalui interaksi daring.

Sebagai penutup, Gus Miftah adalah simbol dari transisi otoritas keagamaan ke
ranah yang lebih demokratis, transparan, dan penuh tantangan. la mengajarkan bahwa
di era digital, dakwah bukan hanya soal bicara, tetapi soal bagaimana bicara itu
dimaknai oleh publik dan dikembalikan kepada sang dai sebagai legitimasi atau
penolakan.

KESIMPULAN DAN REKOMENDASI
Kesimpulan

Penelitian ini menemukan bahwa representasi dakwah Gus Miftah dalam
media digital membentuk narasi religius yang kompleks dan dinamis. Melalui strategi
self-presentation seperti exemplification, self-promotion, dan ingratiation, Gus Miftah
mampu menampilkan dirinya sebagai ulama yang inklusif, berani, dan dekat dengan
publik, khususnya kalangan muda. Ceramahnya di tempat-tempat nonkonvensional
dan kontennya di media sosial menjadi sarana untuk membangun citra keulamaan yang
responsif terhadap realitas sosial kontemporer. Narasi religius yang terbentuk tidak
hanya berisi ajaran normatif, tetapi juga nilai-nilai toleransi, kebhinekaan, dan
nasionalisme keislaman.

Dinamika sosial, status, dan kekuasaan juga memainkan peran penting dalam
pola komunikasi antara Gus Miftah dan audiensnya. Posisi sosial Gus Miftah sebagai
tokoh agama ternama membuatnya memiliki otoritas dalam membentuk opini publik,
namun di saat yang sama ia juga harus menghadapi resistensi dari kelompok yang
mempertanyakan keabsahan pendekatannya. Ketimpangan status antara Gus Miftah
dan masyarakat awam tidak selalu menjadi penghalang komunikasi, karena ia mampu
membangun hubungan yang empatik dan egaliter melalui bahasa yang cair dan
pendekatan humanis. Namun demikian, penggunaan humor dan guyonan dalam
ceramahnya menimbulkan perdebatan etis tentang batas antara kedekatan dan
kelayakan dalam dakwah.

Media digital berperan besar dalam mengonstruksi otoritas keagamaan Gus
Miftah. Melalui interaksi di YouTube, Instagram, dan platform lainnya, masyarakat
tidak hanya menjadi penerima pesan, tetapi juga aktor aktif dalam menafsirkan,
mendukung, maupun mengkritik tindakan sang dai. Proses konstruksi sosial terhadap
citra Gus Miftah berlangsung melalui tiga tahap: eksternalisasi (penciptaan realitas
dakwah baru), objektivasi (pembingkaian publik), dan internalisasi (penerimaan atau
penolakan oleh masyarakat). Dalam konteks ini, otoritas keagamaan tidak lagi bersifat

Copyright (c) 2025 Faisal, Yogi Abdullah
Creative Commons License
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License

94


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20241213461769050
https://doi.org/10.64019/presidensi.v2i2.69

Presidensi: Jurnal Politik dan Pemerintahan Vol. 2 No. 2 tahun 2025.

Faisal , Yogi Abdullah : 74 - 98

© Presidensi: Jurnal Politik dan Pemerintahan 2025 E-ISSN: 3089-3453
DOl : https://doi.org/10.64019/presidensi.v2i2.69

hierarkis atau mutlak, melainkan bersifat dinamis, terbuka, dan terbentuk melalui
interaksi sosial digital secara kolektif.

Rekomendasi

Bagi para dai dan ulama, penting untuk mengembangkan literasi digital serta
etika komunikasi dalam berdakwah agar pesan-pesan keislaman yang disampaikan
tetap relevan dan dapat diterima oleh berbagai lapisan masyarakat tanpa kehilangan
kedalaman substansi ajaran. Penggunaan media sosial sebagai alat dakwah harus
disertai dengan pemahaman atas prinsip wasathiyah (moderat) dan adab Islami agar
strategi komunikasi yang digunakan tetap mencerminkan nilai-nilai luhur agama, serta
mampu merespons tantangan zaman secara bijak.

Bagi lembaga-lembaga keagamaan seperti Nahdlatul Ulama dan
Muhammadiyah, perlu ada program pelatihan khusus yang membekali para dai muda
dengan kemampuan komunikasi publik, pengelolaan citra digital, serta penggunaan
media sosial secara efektif dan bertanggung jawab. Lembaga keagamaan sebaiknya
menjadi jembatan antara tradisi dakwah klasik dan inovasi digital, sehingga proses
pewarisan nilai-nilai Islam tidak terputus dalam arus informasi modern.

Bagi kalangan peneliti dan akademisi, dibutuhkan kajian lanjutan tentang
bagaimana konstruksi sosial terhadap otoritas keagamaan terbentuk di ruang digital.
Penelitian-penelitian mendatang perlu menggunakan pendekatan multidisipliner yang
menggabungkan teori komunikasi, sosiologi, antropologi media, dan studi Islam, untuk
memahami dinamika keulamaan kontemporer secara utuh. Hal ini penting agar
pengembangan teori keislaman selalu berpijak pada realitas sosial dan perkembangan
teknologi yang aktual.

Bagi masyarakat umum, penting untuk membangun budaya literasi digital
yang kuat dan pemahaman kritis terhadap isi dakwah yang tersebar di media sosial.
Masyarakat tidak seharusnya hanya menjadi penonton pasif, melainkan ikut aktif
dalam menyaring informasi, mengedepankan sikap toleran, dan menjaga ruang publik
digital yang sehat. Peran publik sangat menentukan dalam menciptakan lingkungan
yang mendukung dakwah yang konstruktif, moderat, dan inklusif.

Dengan demikian, penelitian ini menyimpulkan bahwa eksistensi ulama
kontemporer seperti Gus Miftah di era digital tidak hanya bergantung pada
keilmuannya, tetapi juga pada kecakapannya dalam membaca konteks sosial,
mengelola narasi, dan membangun komunikasi yang adaptif lintas segmen masyarakat.
Ruang digital bukan lagi sekadar media penyampai pesan, melainkan arena sosial yang
turut membentuk ulang wajah keberagamaan umat Islam, dan di sinilah letak
pentingnya kemampuan strategis dan etis para dai digital masa kini.

Copyright (c) 2025 Faisal, Yogi Abdullah
Creative Commons License
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License

95


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20241213461769050
https://doi.org/10.64019/presidensi.v2i2.69

Presidensi: Jurnal Politik dan Pemerintahan Vol. 2 No. 2 tahun 2025.

Faisal , Yogi Abdullah : 74 - 98

© Presidensi: Jurnal Politik dan Pemerintahan 2025 E-ISSN: 3089-3453
DOl : https://doi.org/10.64019/presidensi.v2i2.69

Copyright (c) 2025 Faisal, Yogi Abdullah
Creative Commons License
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License

96


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20241213461769050
https://doi.org/10.64019/presidensi.v2i2.69

Presidensi: Jurnal Politik dan Pemerintahan Vol. 2 No. 2 tahun 2025.

Faisal , Yogi Abdullah : 74 - 98

© Presidensi: Jurnal Politik dan Pemerintahan 2025 E-ISSN: 3089-3453
DOl : https://doi.org/10.64019/presidensi.v2i2.69

REFERENSI / REFERENCE

A. Sumber Buku dan Artikel Ilmiah

Ardona, T. F., dan I. Nasar. “Narasi Hadis di Media Sosial: Adab Komunikasi dalam
Dakwah Gus Miftah dan Pembentukan Otoritas Keagamaan.” Jurnal Exact:
Kajian Kemahasiswaan 3, no. 1 (2023): 217-230.

Berger, Peter L., dan Thomas Luckmann. The Social Construction of Reality: A Treatise
in the Sociology of Knowledge. New York: Anchor Books, 1966.

Elsya, Yulia Anisa Putri. Self Presentation Pendakwah Miftah Maulana Habiburrahman
(Gus Miftah) di Akun Instagram @gusmiftah. Disertasi, UIN Prof. KH
Saifuddin Zuhri Purwokerto, 2022.

Fridiyanto, F., M. K. Amrullah, dan M. Rifa'i. “Digitalisasi Nahdlatul Ulama: Dari
Laku Tradisional Menuju Revolusi Digital.” AD-DHUHA: Jurnal Pendidikan
Bahasa Arab dan Budaya Islam 1, no. 1 (2020): 59-67.

Hasanah, U., dan N. Nikmawati. “Kontroversi Orasi Kebangsaan Gus Miftah di
Gereja Gethel Indonesia (GBI) Penjaringan Jakarta Utara (Analisis Dakwah
dan New Media).” Jurnal An-Nida 13, no. 2 (2021): 124-132.

Jones, Edward E., dan Thane S. Pittman. “Toward a General Theory of Strategic Self-
Presentation.” Dalam Psychological Perspectives on the Self, disunting oleh
Jerry Suls, vol. 1, 231-262. Hillsdale, NJ: Lawrence Erlbaum Associates,
1982.

Kosmawijaya, T. Da’i Diskotik: Dakwah Gus Miftah di Tempat Hiburan Malam
Yogyakarta. Skripsi, Universitas Islam Negeri Sunan Ampel, Surabaya, 2019.

Nadhif, W., B. K. Romadhoni, L. F. Zuhriyah, dan R. Purnomo. “Pengaruh Status
Sosial dan Kekuasaan dalam Komunikasi Antarpribadi antara Gus Miftah
dan Penjual Es Teh.” Kamaya: Jurnal Ilmu Agama 7, no. 4 (2024): 114-124.

Prasongko, W. A. Representasi Toleransi Beragama pada Orasi Kebangsaan Gus Miftah di
Peresmian Gereja Bethel Indonesia (GBI) Amanat Agung Jakarta Utara. Disertasi,
IAIN Palangka Raya, 2022.

Revameilawati, S., A. Setyadi, dan R. Tiani. “Kesantunan Berbahasa dalam Ceramah
Gus Miftah: Suatu Kajian Pragmatik.” Endogami: Jurnal Ilmiah Kajian
Antropologi 5, no. 1 (2021): 106-115.

Rohimi, P. “SNA dengan Netlytic pada Kolom Komentar Video YouTube Gus
Miftah Ceramah di Gereja.” Dalam Proceeding of Conference on Strengthening
Islamic Studies in the Digital Era, vol. 1, no. 1 (September 2021): 360-376.

Copyright (c) 2025 Faisal, Yogi Abdullah
Creative Commons License
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License

97


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20241213461769050
https://doi.org/10.64019/presidensi.v2i2.69

Presidensi: Jurnal Politik dan Pemerintahan Vol. 2 No. 2 tahun 2025.

Faisal , Yogi Abdullah : 74 - 98

© Presidensi: Jurnal Politik dan Pemerintahan 2025 E-ISSN: 3089-3453
DOl : https://doi.org/10.64019/presidensi.v2i2.69

Rozzagq, S. A., dan T. Toipah. “Gus Baha's Cangkem Elek Movement as a Model of
Religious Moderation.” Jurnal Studi Sosial Keagamaan Syekh Nurjati 1, no. 1
(2021): 17-37.

B. Al-Qur’an

Al-Qur’an al-Karim, Surah Al-Hujurat [49]:13.

Al-Qur’an al-Karim, Surah Al-Kafirun [109]:1-6.

Al-Qur’an al-Karim, Surah An-Nahl [16]:125.

C. Hadis

Al-Bukhari, Muhammad ibn Ismail. Shahih al-Bukhari, Hadis No. 6018.
Muslim ibn al-Hajjaj. Shahih Muslim, Hadis No. 47.

Copyright (c) 2025 Faisal, Yogi Abdullah
Creative Commons License
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License

98


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20241213461769050
https://doi.org/10.64019/presidensi.v2i2.69

