Presidensi: Jurnal Politik dan Pemerintahan Vol. 2 No. 2 tahun 2025.

Faisal : 99 - 112

© Presidensi: Jurnal Politik dan Pemerintahan 2025 E-ISSN: 3089-3453
DOl : https://doi.org/10.64019/presidensi.v2i2.70

VIRALITAS DAN AGAMA: DISKURSUS PUBLIK TENTANG
THARIQ HALILINTAR DAN FENOMENA HAJI DI USIA DINI

1Faisal

1Universitas Pamulang, Tangerang Selatan

Email kotesponden: dosen03103@unpam.ac.id
Submitted: 5 June 2025 ; Revised: 12 November 2025 ; Accepted: 30 December 2025

Abstract

The phenomenon of awarding the title “Haji” to Thariq Halilintar—who was said to have performed the
Hajj pilgrimage at only two months old—sparked widespread controversy in Indonesia’s digital public
sphere. This study aims to analyze how the media framed the event, how Islamic jurisprudence views
Hajj performed by minors, and how the social meaning of the “Haji” title is constructed and interpreted
by society. Using a qualitative descriptive approach and critical discourse analysis, data were collected
from online news outlets (DetikHikmah, Suara.com, Kumparan), YouTube content from the Gen
Halilintar family, and public comments on social media. Theoretical frameworks include communication
theories (framing and agenda setting), Islamic thought (maqasid al-shariah and figh of worship), and
social theory (symbolic interactionism). The findings reveal that the media framed the issue as a religious
entertainment controversy, shaping public perception beyond factual reporting. From an Islamic legal
perspective, Hajj performed by a child is valid but does not fulfill the obligation in adulthood, and the
“Haji” title is more of a cultural symbol than a formal religious designation. Public responses indicate that
the title has become performative, with netizens debating its authenticity and purpose. The study
concludes that digital platforms have become a new arena for the contestation of religious symbols,
blurring the boundaries between the sacred and the profane in contemporary Muslim society.

Keywords: media framing, child Hajj, religious symbols, popular culture, symbolic interactionism, digital
religiosity.

Abstrak

Fenomena penyematan gelar “Haji” kepada Thariq Halilintar yang disebut telah menunaikan ibadah
haji saat berusia dua bulan memicu kontroversi publik di ruang digital. Penelitian ini bertujuan
untuk menganalisis bagaimana media membingkai peristiwa tersebut, bagaimana pandangan Islam
terhadap ibadah haji oleh anak di bawah umur, serta bagaimana makna sosial gelar “Haji”
dikonstruksi dan dipersepsi oleh masyarakat. Dengan pendekatan kualitatif deskriptif dan metode
analisis wacana kritis, data dikumpulkan dari pemberitaan media online (DetikHikmah, Suara.com,
Kumparan), video YouTube keluarga Gen Halilintar, serta komentar netizen. Landasan teori yang
digunakan mencakup teori komunikasi (framing dan agenda setting), teori Islam (maqasid syariah
dan fikih ibadah), serta teori sosial (interaksionisme simbolik). Hasil penelitian menunjukkan bahwa
media membingkai isu ini sebagai kontroversi hiburan keagamaan, bukan sekadar pelaporan fakta.
Dari sisi fikih, haji anak sah namun tidak menggugurkan kewajiban ketika dewasa, dan gelar “Haji”
bersifat simbolik budaya, bukan legal-formal. Sementara itu, masyarakat menafsirkan gelar ini secara
performatif, dan respons netizen memperlihatkan pergeseran makna religiusitas dari spiritualitas
personal menjadi citra publik. Penelitian ini menyimpulkan bahwa ruang digital telah menjadi arena
baru untuk kontestasi simbol keagamaan, sekaligus mengaburkan batas antara yang sakral dan yang
profan dalam masyarakat Muslim kontemporer.

Copyright (c) 2025 Faisal
Creative Commons License
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License

99


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20241213461769050
https://doi.org/10.64019/presidensi.v2i2.70

Presidensi: Jurnal Politik dan Pemerintahan Vol. 2 No. 2 tahun 2025.

Faisal : 99 - 112

© Presidensi: Jurnal Politik dan Pemerintahan 2025 E-ISSN: 3089-3453
DOl : https://doi.org/10.64019/presidensi.v2i2.70

Kata kunci: framing media, haji anak, simbol keagamaan, budaya populer, interaksionisme simbolik,
digital religiosity.

PENDAHULUAN

Perkembangan teknologi informasi dan media sosial telah menciptakan ruang
baru bagi praktik keagamaan dan representasi identitas sosial dalam masyarakat.
Fenomena ini terlihat jelas dalam kasus viral Thariq Halilintar, seorang figur publik
muda dari keluarga Gen Halilintar, yang disebut telah menunaikan ibadah haji saat
masih berusia dua bulan. Ucapan ibunda Thariq, Lenggogeni Faruk, dalam sebuah acara
lamaran dan kanal YouTube keluarga, menyebut bahwa Thariq telah “berhaji sejak
bayi”, dan hal ini segera menjadi bahan perbincangan nasional yang viral di berbagai
media daring, mulai dari Detik.com, Suara.com, hingga perbincangan hangat di media
sosial.

Fenomena ini menyingkap bagaimana simbol-simbol keagamaan tidak lagi
berada dalam ruang sakral tertutup, melainkan menjadi bagian dari konsumsi budaya
populer dan strategi komunikasi digital. Menurut Robert Entman (1993), media
memiliki peran dalam membingkai informasi sehingga mampu membentuk cara publik
memahami suatu peristiwa. Dalam konteks ini, media memainkan peran besar dalam
memframing fenomena tersebut bukan hanya sebagai isu religius, melainkan juga
sebagai bagian dari narasi selebritas dan hiburan digital. Hal ini sejalan dengan teori
agenda setting dari McCombs dan Shaw (1972) yang menegaskan bahwa media tidak
hanya memberi tahu kita “apa yang harus dipikirkan”, tetapi juga “apa yang harus
dipikirkan tentangnya”.

Di sisi lain, dari perspektif Islam, diskursus mengenai keabsahan ibadah haji
yang dilakukan oleh anak kecil memiliki landasan hukum yang panjang. Imam Al-
Ghazali dalam Thya Ulumuddin menyebut bahwa ibadah haji oleh anak kecil sah secara
syariah, tetapi tidak menggugurkan kewajiban haji ketika dewasa. Hal ini ditegaskan
pula dalam buku Tuntunan Super Lengkap Haji dan Umrah oleh A. Solihin As-Suhaili
(2020), yang menyatakan bahwa syarat wajib haji mencakup baligh dan mampu, yang
tidak terpenuhi oleh bayi. Gelar “haji” dalam Islam sendiri tidak memiliki landasan
syar’i yang eksplisit, sebagaimana dijelaskan Quraish Shihab dalam Quraish Shihab
Menjawab (2021), namun penggunaannya menjadi praktik budaya lokal yang
berkembang di masyarakat Muslim Indonesia.

Fenomena ini juga perlu dibaca melalui kacamata teori sosial, khususnya
interaksionisme simbolik dari Herbert Blumer (1969), yang memandang bahwa makna
sosial dibentuk melalui interaksi dan simbol yang dipertukarkan dalam kehidupan
sehari-hari. Dalam hal ini, gelar “haji” tidak hanya dimaknai sebagai pencapaian
religius, melainkan sebagai simbol status sosial, kehormatan, dan bahkan kredibilitas
moral dalam konteks budaya Indonesia. Maka tak heran jika pemberian gelar ini
menimbulkan respons publik yang beragam—antara apresiasi dan skeptisisme.

Copyright (c) 2025 Faisal
Creative Commons License
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License

100


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20241213461769050
https://doi.org/10.64019/presidensi.v2i2.70

Presidensi: Jurnal Politik dan Pemerintahan Vol. 2 No. 2 tahun 2025.

Faisal : 99 - 112

© Presidensi: Jurnal Politik dan Pemerintahan 2025 E-ISSN: 3089-3453
DOl : https://doi.org/10.64019/presidensi.v2i2.70

Munculnya kontroversi ini menunjukkan bagaimana nilai-nilai agama dalam
era digital tidak hanya menjadi urusan spiritual personal, melainkan juga menjadi
komoditas simbolik yang ditampilkan, diperbincangkan, bahkan diperdebatkan secara
terbuka dalam ruang publik digital. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis
fenomena tersebut melalui pendekatan multidisipliner, dengan menggunakan teori
komunikasi (framing & agenda setting), teori Islam (magqasid syariah dan fikih ibadah),
dan teori sosial (interaksionisme simbolik). Dengan pendekatan ini, diharapkan dapat
tergali pemahaman yang lebih utuh mengenai interseksi antara viralitas digital, simbol
religius, dan konstruksi sosial dalam masyarakat kontemporer Indonesia.

METODE

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif-deskriptif dengan tujuan
menggali secara mendalam konstruksi makna, persepsi publik, serta dinamika sosial
keagamaan yang muncul dalam fenomena viral Thariq Halilintar dan isu pemberian
gelar haji di usia dini. Pendekatan ini memungkinkan peneliti untuk menelaah tidak
hanya fakta permukaan, tetapi juga lapisan-lapisan makna yang tersembunyi dalam
bahasa, simbol, dan praktik sosial.

Metode utama yang digunakan dalam penelitian ini adalah analisis wacana
kritis terhadap pemberitaan media daring serta respons publik di media sosial.
Penelitian ini tidak hanya menganalisis isi berita secara tekstual, tetapi juga
memperhatikan bagaimana bahasa digunakan untuk membingkai realitas (framing),
mengatur agenda publik (agenda setting), dan menciptakan konstruksi makna
(interaksionisme simbolik).

Objek material dalam penelitian ini mencakup pemberitaan dari media online
populer seperti detik.com, suara.com, dan kumparan.com yang memberitakan secara
masif mengenai isu "haji dua bulan" yang disematkan kepada Thariq Halilintar.
Pemilihan media ini didasarkan pada jangkauan luas, pengaruhnya terhadap
pembentukan opini publik, serta konten mereka yang viral dan banyak dikutip oleh
warganet.

Selain itu, data juga dikumpulkan dari video dan konten di kanal YouTube
keluarga Halilintar yang menjadi sumber utama pernyataan viral. Dalam konteks ini,
media sosial bukan hanya sumber data, tetapi juga ruang peristiwa itu sendiri
berlangsung dan berkembang. Komentar warganet di kanal YouTube, Instagram, dan
Twitter juga dianalisis sebagai bagian dari data sosial yang mencerminkan resepsi
publik terhadap isu tersebut.

Untuk menelaah dimensi teologisnya, penelitian ini juga menganalisis
dokumen dan teks keislaman seperti Ihya Ulumuddin karya Al-Ghazali, buku Quraish
Shihab Menjawab oleh Quraish Shihab, serta buku Tuntunan Super Lengkap Haji dan
Umrah oleh A. Solihin As-Suhaili. Teks-teks ini digunakan untuk memahami hukum
[slam tentang haji anak-anak dan keabsahan gelar haji menurut fikih.

Teori agenda setting oleh McCombs dan Shaw (1972) digunakan untuk
memahami bagaimana media menentukan isu yang dianggap penting dan layak
Copyright (c) 2025 Faisal

Creative Commons License
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License

101


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20241213461769050
https://doi.org/10.64019/presidensi.v2i2.70

Presidensi: Jurnal Politik dan Pemerintahan Vol. 2 No. 2 tahun 2025.

Faisal : 99 - 112

© Presidensi: Jurnal Politik dan Pemerintahan 2025 E-ISSN: 3089-3453
DOl : https://doi.org/10.64019/presidensi.v2i2.70

dibicarakan oleh publik. Dalam hal ini, bagaimana isu “haji dua bulan” yang sebenarnya
merupakan kisah personal bisa menjadi pembicaraan nasional menunjukkan kuatnya
peran media dalam menyusun prioritas perhatian masyarakat.

Sedangkan teori framing (Entman, 1993) digunakan untuk menganalisis
bagaimana media membingkai peristiwa. Framing bekerja melalui seleksi fakta,
penekanan makna tertentu, dan penghapusan informasi lain. Misalnya, penekanan
pada usia Thariq yang dua bulan saat berhaji lebih menarik bagi media dibandingkan
keabsahan syar’i-nya menurut ulama.

Dari perspektif Islam, penelitian ini menggunakan pendekatan maqasid
syariah (tujuan-tujuan syariah) untuk mengkaji apakah ibadah haji yang dilakukan oleh
anak kecil membawa kemaslahatan spiritual, ataukah hanya simbolik dan ritualistik.
Ini penting karena maqasid syariah menuntut adanya manfaat dan rasionalitas dalam
pelaksanaan syariat Islam.

Pendekatan fikih ibadah juga digunakan untuk melihat aspek legal formal
ibadah haji bagi anak-anak. Misalnya, apakah ibadah haji tersebut sah menurut syariah,
apakah menggugurkan kewajiban haji saat dewasa, serta bagaimana status hukum
sosial terkait gelar haji di masyarakat Indonesia.

Dalam memahami respons publik dan penyematan simbol “haji” sebagai gelar
sosial, penelitian ini menggunakan teori interaksionisme simbolik dari Herbert Blumer.
Teori ini memandang bahwa makna terbentuk melalui interaksi sosial dan ditafsirkan
dalam konteks budaya yang hidup. Dalam hal ini, “gelar haji” menjadi simbol sosial yang
menyiratkan kehormatan, ketakwaan, dan legitimasi moral.

Metode pengumpulan data dilakukan melalui dokumentasi digital, yaitu
dengan mengarsipkan pemberitaan media daring, tangkapan layar komentar netizen,
serta konten video yang relevan. Data dikumpulkan selama rentang waktu Juni hingga
Agustus 2024, yaitu periode ketika peristiwa ini mencuat dan viral secara nasional.

Selain data digital, peneliti juga melakukan analisis dokumen literatur dari
buku-buku keislaman, teori komunikasi, dan teori sosial sebagai landasan konseptual.
Tujuannya adalah untuk menghubungkan data empirik dengan kerangka teori yang
digunakan.

Prosedur analisis data dilakukan dalam tiga tahap: (1) pengkodean terbuka
untuk mengidentifikasi isu utama dalam teks; (2) pengkodean aksial untuk
menghubungkan kategori yang muncul; dan (3) pengkodean selektif untuk menyusun
narasi tematik dan interpretasi kritis.

Validitas data diuji melalui triangulasi sumber, yakni dengan membandingkan
hasil analisis dari berbagai sumber data (media online, komentar netizen, literatur
keislaman, dan teori sosial). Selain itu, triangulasi teori juga diterapkan dengan
mengkaji data melalui tiga pendekatan teori yang berbeda namun saling melengkapi.

Peneliti menyadari adanya bias media dan subjektivitas pengguna media
sosial, maka dalam interpretasi, pendekatan kritis dilakukan untuk menyaring antara
narasi media, ekspresi publik, dan kerangka ideologi yang melingkupinya.

Copyright (c) 2025 Faisal
Creative Commons License
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License

102


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20241213461769050
https://doi.org/10.64019/presidensi.v2i2.70

Presidensi: Jurnal Politik dan Pemerintahan Vol. 2 No. 2 tahun 2025.

Faisal : 99 - 112

© Presidensi: Jurnal Politik dan Pemerintahan 2025 E-ISSN: 3089-3453
DOl : https://doi.org/10.64019/presidensi.v2i2.70

Penelitian ini tidak bermaksud menghakimi keputusan keluarga Halilintar
atau menilai kualitas keimanan personal, melainkan berfokus pada bagaimana
peristiwa ini direpresentasikan dalam ruang publik dan apa maknanya dalam konteks
budaya keagamaan masyarakat Indonesia modern.

Asumsi dasar penelitian ini adalah bahwa viralitas digital dapat mempercepat
transformasi makna simbolik keagamaan, dari yang sebelumnya sakral menjadi bagian
dari konstruksi sosial dalam ruang hiburan dan opini publik.

Dengan demikian, hasil penelitian ini diharapkan dapat memperkaya kajian
interdisipliner antara Islam, media, dan masyarakat. Selain itu, penelitian ini juga
menjadi kontribusi dalam literatur tentang perubahan pola keberagamaan di era
digital.

Implikasi dari penelitian ini mencakup pemahaman baru terhadap bagaimana
gelar keagamaan digunakan secara simbolik dalam masyarakat, serta bagaimana media
sosial mengubah dinamika keagamaan menjadi konsumsi massa yang bersifat instan
dan emosional.

Metodologi ini disusun dengan mempertimbangkan fleksibilitas pendekatan
kualitatif dan relevansi konteks sosial-keagamaan kontemporer Indonesia, khususnya
dalam era dominasi platform digital dan fenomena viral sebagai bagian dari praktik
komunikasi keagamaan sehari-hari.

HASIL DAN PEMBAHASAN
A. Framing Media dan Viralitas

Media memiliki peran sentral dalam membentuk konstruksi realitas sosial,
termasuk dalam isu-isu yang menyangkut simbol keagamaan seperti dalam kasus “haji
bayi” Thariq Halilintar. Menurut Robert M. Entman (1993), framing adalah proses
pemilihan aspek-aspek tertentu dari suatu realitas untuk disoroti dalam narasi media,
dengan tujuan membentuk pemahaman audiens terhadap suatu peristiwa. Dalam
kasus Thariqg, media tidak hanya melaporkan fakta bahwa ia pernah dibawa berhaji saat
bayi, tetapi juga membingkai narasi tersebut dengan gaya yang memancing reaksi
emosional publik—mulai dari keheranan hingga kecaman.

Judul-judul berita seperti "Kontroversi Haji Sejak Bayi" (DetikHikmah) dan
"Candaan Ibunda Thariq Jadi Sorotan Netizen" (Suara.com) adalah contoh nyata
bagaimana media menggunakan elemen framing untuk menarik perhatian pembaca. Di
sini, media mencampurkan unsur informasi dengan hiburan (infotainment), yang
menurut Fairclough (1995) merupakan karakter khas dari wacana media modern. Hal
ini membuat simbol keagamaan yang sakral, seperti ibadah haji, dimasukkan ke dalam
ranah budaya populer yang penuh nuansa dramatis dan komersial.

Lebih lanjut, teori agenda setting dari McCombs dan Shaw (1972) menjelaskan
bahwa media tidak hanya memengaruhi apa yang dipikirkan masyarakat, tetapi juga
bagaimana mereka memikirkan isu tersebut. Dengan menempatkan isu “haji bayi”
dalam posisi menonjol di kanal-kanal berita populer dan akun media sosial
berpengaruh, media secara aktif memprioritaskan narasi ini dalam kesadaran publik.
Copyright (c) 2025 Faisal

Creative Commons License
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License

103


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20241213461769050
https://doi.org/10.64019/presidensi.v2i2.70

Presidensi: Jurnal Politik dan Pemerintahan Vol. 2 No. 2 tahun 2025.

Faisal : 99 - 112

© Presidensi: Jurnal Politik dan Pemerintahan 2025 E-ISSN: 3089-3453
DOl : https://doi.org/10.64019/presidensi.v2i2.70

Dalam hal ini, terjadi pergeseran makna ibadah dari ranah personal ke ranah publik
yang penuh interpretasi sosial dan bahkan ekonomi (klik, iklan, dan eksistensi digital).

Visualisasi dalam konten YouTube dan berita daring juga memperkuat framing
ini. Misalnya, thumbnail video dengan judul provokatif seperti "Thariq Sudah Haji?!"
atau potongan gambar ekspresi wajah penuh emosi dari ibunda Thariq digunakan
untuk membangun efek dramatis yang memperbesar daya tarik berita. Menurut
Barthes (1977), gambar dalam media berfungsi sebagai anchorage, yakni memberikan
penekanan makna tertentu kepada teks. Di sini, visual tidak netral, melainkan alat
semiotik yang memperkuat framing narasi “kontroversial” dan “unik”.

Selain media arus utama, framing juga dilakukan oleh aktor-aktor baru dalam
ekosistem digital seperti content creator, akun gosip di Instagram, TikTok, dan bahkan
pengguna biasa yang memviralkan potongan video dengan caption dan interpretasi
masing-masing. Hal ini selaras dengan pendapat Jenkins (2006) tentang participatory
culture, di mana masyarakat tidak lagi sekadar konsumen media, tetapi juga menjadi
produsen makna melalui remix, komentar, dan share.

Dalam kerangka mediatization of religion (Hjarvard, 2008), kasus ini
menunjukkan bahwa praktik keagamaan semakin dimediasi oleh logika media. Nilai-
nilai sakral yang seharusnya eksklusif dan personal kini disesuaikan dengan logika
popularitas, viralitas, dan kapitalisasi. Seperti halnya produk hiburan, simbol
keagamaan pun dikemas agar layak ditonton dan layak diperbincangkan, bahkan jika itu
berarti mengorbankan ketenangan atau kedalaman spiritualitas.

Framing media dalam kasus ini juga memperlihatkan adanya commodification
of religion (Einstein, 2008), di mana agama diperlakukan sebagai produk yang bisa
dijual, diklik, dan ditonton dalam ekonomi digital. Penyematan gelar "haji" kepada bayi,
ketika dipublikasikan secara luas, menjadi tidak hanya persoalan teologis, melainkan
juga konten viral yang memperkuat brand personal dan keluarga dalam ekosistem
digital.

Media sosial memperkuat dan memperluas efek framing ini secara horizontal
dan cepat. Di Twitter, diskusi berlangsung dalam bentuk thread, meme, dan sarkasme
yang membingkai isu ini dari berbagai sudut: mulai dari teologis, sosiologis, hingga
politik. Di TikTok, pengguna membuat konten parodi dan reaksi yang mempertebal
dimensi hiburan dari isu ini. Media sosial bukan sekadar kanal distribusi, tetapi medan
tempur makna dan arena artikulasi identitas.

Penggabungan antara logika algoritma media sosial dan framing media
menjadikan viralitas isu ini tidak bisa dihindari. Menurut Van Dijck (2013), algoritma
mendorong konten yang menimbulkan keterlibatan emosional tinggi ke permukaan—
seperti kontroversi, kemarahan, atau kekaguman. Maka, bukan hal mengejutkan jika
perdebatan soal “haji bayi” menjadi topik hangat nasional hanya dalam waktu singkat,
dan menjangkau lintas kelas sosial.

Dampaknya, publik tidak hanya terpapar informasi, tetapi terlibat dalam
wacana yang membentuk persepsi baru tentang keagamaan. Dalam konteks ini, nilai-
nilai agama tidak lagi menjadi sesuatu yang tetap dan mapan, tetapi menjadi arena
Copyright (c) 2025 Faisal

Creative Commons License
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License

104


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20241213461769050
https://doi.org/10.64019/presidensi.v2i2.70

Presidensi: Jurnal Politik dan Pemerintahan Vol. 2 No. 2 tahun 2025.

Faisal : 99 - 112

© Presidensi: Jurnal Politik dan Pemerintahan 2025 E-ISSN: 3089-3453
DOl : https://doi.org/10.64019/presidensi.v2i2.70

negosiasi dan interpretasi baru dalam lanskap digital. Seperti yang dikemukakan oleh
Meyer dan Moors (2006), agama dalam media adalah pengalaman yang dinamis dan
terbuka terhadap penafsiran baru yang terus berkembang.

Akhirnya, framing media dan viralitas dalam kasus ini menandai adanya
pergeseran epistemologi religius di Indonesia. Ketika makna ibadah ditentukan oleh
narasi media dan opini publik, kita sedang menyaksikan bagaimana ruang digital turut
menyusun ulang otoritas keagamaan, memperluas aktor-aktor penafsir, dan membuka
ruang bagi munculnya “teologi viral”—yakni cara beragama yang berakar pada budaya
klik, bukan kitab.

B. Gelar Haji dan Dimensi Fikih

Dari sudut pandang fikih, ibadah haji yang dilakukan oleh anak-anak, termasuk
bayi, memang dibolehkan dalam syariat Islam, sebagaimana diriwayatkan dalam hadis-
hadis sahih dan dijelaskan dalam berbagai literatur fikih klasik. Imam Al-Ghazali dalam
Ihya Ulumuddin menyebut bahwa seorang anak kecil yang dibawa menunaikan haji
mendapatkan pahala, tetapi tidak menggugurkan kewajiban haji setelah ia mencapai
usia baligh. Artinya, haji yang dilakukan Thariq Halilintar ketika berusia dua bulan
bukanlah haji yang sah secara hukum taklifi (kewajiban personal), melainkan ibadah
yang dilakukan dalam kapasitas sebagai anak yang belum mukallaf.

Quraish Shihab dalam bukunya Quraish Shihab Menjawab (2021) menguatkan
pendapat tersebut dengan menegaskan bahwa niat dan kemampuan adalah prasyarat
utama dalam pelaksanaan ibadah haji. Seseorang yang belum baligh tidak memiliki
tanggung jawab keagamaan secara penuh dan karenanya pelaksanaan haji atas nama
mereka belum menghapus kewajiban saat dewasa. Hal ini selaras dengan prinsip
magqasid syariah, yang menjadikan niat dan kesadaran ibadah sebagai pilar penting
dalam menentukan nilai dan keabsahan suatu ibadah.

Lebih lanjut, dalam konteks budaya Muslim Indonesia, penyematan gelar
“Haji” sering kali bukan semata-mata mencerminkan aspek fikih, melainkan juga sarat
dengan makna simbolik dan status sosial. Ahmad Sarwat dalam berbagai tulisannya di
Rumah Figih Indonesia menjelaskan bahwa tidak ada dalil syar’i yang mewajibkan
penggunaan gelar “Haji” setelah menunaikan ibadah tersebut. Dalam hukum Islam
klasik (figh), tidak dikenal adanya penggelaran formal seperti itu. Maka dari itu, gelar
tersebut lebih merupakan produk budaya dan sosial keislaman Nusantara yang telah
melekat sejak lama sebagai bentuk penghargaan dan peneguhan identitas religius
dalam masyarakat.

Penyematan gelar ini pun cenderung bernuansa simbolik daripada legal-
formal. Dalam kasus Thariq Halilintar, gelar “Haji” yang disematkan kepadanya sejak
bayi lebih merepresentasikan ekspresi kebanggaan keluarga dan pencitraan identitas
dalam ruang digital ketimbang pengakuan fikih. Di sinilah letak transformasi makna
dari gelar tersebut: dari ibadah personal menuju simbol visual yang dapat dikonsumsi
oleh publik secara massal melalui media sosial dan kanal YouTube.

Copyright (c) 2025 Faisal
Creative Commons License
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License

105


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20241213461769050
https://doi.org/10.64019/presidensi.v2i2.70

Presidensi: Jurnal Politik dan Pemerintahan Vol. 2 No. 2 tahun 2025.

Faisal : 99 - 112

© Presidensi: Jurnal Politik dan Pemerintahan 2025 E-ISSN: 3089-3453
DOl : https://doi.org/10.64019/presidensi.v2i2.70

Dalam dimensi maqasid syariah, ibadah haji bertujuan untuk mendekatkan
diri kepada Allah melalui pengalaman spiritual yang mendalam, disertai niat,
pemahaman, dan pengorbanan. Karena anak kecil belum memiliki kapasitas ini, maka
haji yang dilakukan oleh Thariq lebih menjadi perwujudan pengalaman keagamaan
orang tuanya, bukan anak itu sendiri. Dalam kerangka ini, gelar haji yang disematkan
kepada Thariq bersifat performatif—menampilkan suatu identitas religius yang
diproduksi untuk konsumsi publik ketimbang sebagai pemenuhan syariat.

Penekanan pada niat (niyyah) dan kesadaran dalam ibadah ini sangat penting.
Menurut Imam Nawawi dalam Al-Majmu’, syarat wajib haji antara lain adalah Islam,
berakal, baligh, dan mampu. Maka, bayi jelas belum memenuhi unsur kewajiban
tersebut, dan hajinya bersifat tathawwu’ (sukarela) oleh wali. Maka dari itu, status
hukum atas pelaksanaan haji semacam ini tetap sah, tetapi status gelar yang
menyertainya tidak berdasar pada ketetapan hukum syar’i.

Selain itu, penyematan gelar “haji” kepada anak kecil dapat menimbulkan salah
kaprah dalam pemahaman masyarakat awam, khususnya jika informasi tersebut
dikemas dalam bentuk konten digital yang viral. Dalam situasi ini, media dan konten
kreator memiliki tanggung jawab etik untuk menyampaikan narasi keagamaan secara
proporsional dan kontekstual agar tidak menyesatkan publik atau menjadikan simbol
keagamaan sebagai komoditas belaka.

Dengan demikian, gelar “Haji” dalam kasus Thariq Halilintar bukanlah
cerminan dari pencapaian spiritual personal, melainkan bentuk simbolisasi sosial yang
berkembang dalam budaya Islam Indonesia. Fenomena ini mencerminkan bagaimana
praktik keagamaan dalam era digital tidak hanya dibingkai oleh norma-norma fikih,
tetapi juga oleh logika representasi visual, popularitas, dan pengakuan publik yang
melampaui domain privat-spiritual.

C. Makna Sosial Gelar Haji

Dalam masyarakat Indonesia, gelar “Haji” tidak hanya merujuk pada seseorang
yang telah menunaikan ibadah ke tanah suci, melainkan juga memiliki makna sosial
yang berlapis. Menurut Hefner (2000), gelar ini merupakan simbol status yang
dihormati dan diasosiasikan dengan kemapanan ekonomi, kesalehan, serta
keterlibatan dalam komunitas keagamaan. Penyematan gelar ini bahkan sering
disertakan dalam nama resmi dalam dokumen atau acara publik, mencerminkan
legitimasi religius sekaligus status sosial yang diperoleh.

Namun, dalam kasus Thariq Halilintar, gelar “Haji” yang diberikan kepadanya
sejak bayi justru mengalami proses transformasi makna yang signifikan. Gelar tersebut
bukanlah hasil dari kesadaran spiritual personal, melainkan lebih sebagai simbol yang
dikonstruksi dalam narasi publik keluarganya. Dalam hal ini, konsep presentation of self
yang diperkenalkan oleh Erving Goffman (1959) menjadi relevan. Menurut Goffman,
identitas sosial ditampilkan layaknya pertunjukan panggung, di mana individu (atau
dalam hal ini, keluarga) menyusun simbol dan ekspresi tertentu untuk membentuk
kesan di mata publik.

Copyright (c) 2025 Faisal

Creative Commons License
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License

106


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20241213461769050
https://doi.org/10.64019/presidensi.v2i2.70

Presidensi: Jurnal Politik dan Pemerintahan Vol. 2 No. 2 tahun 2025.

Faisal : 99 - 112

© Presidensi: Jurnal Politik dan Pemerintahan 2025 E-ISSN: 3089-3453
DOl : https://doi.org/10.64019/presidensi.v2i2.70

Transformasi ini semakin terlihat dalam konteks budaya populer digital, di
mana gelar keagamaan bukan lagi eksklusif pada makna spiritual, melainkan dapat
menjadi bagian dari strategi pencitraan. Gen Halilintar, sebagai keluarga publik figur
yang aktif memproduksi konten YouTube dan media sosial, menggunakan simbol-
simbol religius termasuk busana syar’i, kutipan ayat suci, serta narasi spiritual sebagai
bagian dari “branding” keluarga. Hal ini selaras dengan temuan Heryanto (2011) dalam
Identity and Pleasure, bahwa praktik keagamaan dalam ruang publik sering kali melekat
dengan konsumsi media dan estetika modern.

Proses ini juga dapat dipahami sebagai bentuk komodifikasi religius, di mana
simbol-simbol spiritual kehilangan konteks sakralnya dan dimanfaatkan untuk
kepentingan pasar atau eksistensi digital. Jean Baudrillard (1994) menyebut hal ini
sebagai simulacra—ketika tanda-tanda tidak lagi merepresentasikan realitas yang
sebenarnya, tetapi hanya meniru tanda-tanda lain dalam rantai hiper-realitas. Dalam
kasus Thariq, gelar “haji” menjadi simbol hiperreal, yang lebih penting karena nilai
tampilannya dalam layar media, bukan karena makna ibadahnya.

Di sisi lain, masyarakat yang terpapar pada narasi ini membentuk persepsi
berdasarkan tampilan luar, bukan pada substansi. Budaya media sosial mendorong
masyarakat untuk lebih responsif terhadap signifier (tanda) daripada signified (makna).
Ini menciptakan ruang interpretasi yang luas, di mana netizen bebas memberi makna
atas simbol keagamaan sesuai dengan posisi ideologis, pengalaman sosial, dan
ekspektasi budaya mereka masing-masing.

Lebih jauh, menurut Thomas A. Tweed (2006) dalam Crossing and Dwelling,
simbol religius selalu mengalami mobilitas lintas konteks, baik dari ranah privat ke
publik, maupun dari sakral ke profan. Dalam hal ini, gelar “haji” telah berpindah dari
makna spiritual ke makna representasional, bahkan politis dan komersial. Penempatan
gelar ini dalam narasi keluarga selebritas memperkuat wacana tentang religiusitas
sebagai identitas visual, bukan transendensi moral.

Kondisi ini menimbulkan ambiguitas. Di satu sisi, masyarakat mengapresiasi
bahwa nilai keagamaan tetap hidup di ruang publik; namun di sisi lain, muncul
kekhawatiran tentang banalitas simbol-simbol agama akibat eksposur yang tidak
proporsional. Hal ini sesuai dengan argumen Lindlof dan Taylor (2011) dalam
Qualitative Communication Research Methods, yang menyebut bahwa simbol dalam
masyarakat selalu dinamis, dan dapat mengalami rekontekstualisasi seiring perubahan
media dan budaya komunikasi.

Dengan demikian, gelar “Haji” dalam kasus Thariq menjadi representasi dari
perubahan struktur makna dalam masyarakat digital: dari yang awalnya religius
menjadi performatif, dari sakral menjadi simbolis, dari spiritual menjadi visual. Dalam
ranah komunikasi modern, ini menunjukkan bagaimana konten religius berpotensi
mengalami desakralisasi ketika direproduksi secara terus-menerus dalam konteks
hiburan, keluarga selebritas, dan monetisasi platform digital.

Copyright (c) 2025 Faisal
Creative Commons License
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License

107


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20241213461769050
https://doi.org/10.64019/presidensi.v2i2.70

Presidensi: Jurnal Politik dan Pemerintahan Vol. 2 No. 2 tahun 2025.

Faisal : 99 - 112

© Presidensi: Jurnal Politik dan Pemerintahan 2025 E-ISSN: 3089-3453
DOl : https://doi.org/10.64019/presidensi.v2i2.70

D. Respons Netizen dan Diskursus Publik

Respons publik digital terhadap penyematan gelar “haji” kepada Thariq
Halilintar membentuk lanskap opini yang sangat beragam dan penuh polarisasi.
Sebagian netizen memberikan respons positif, memaknainya sebagai berkah spiritual
yang luar biasa, bahkan menyebutnya sebagai “bukti kesalehan keluarga sejak dini.”
Komentar-komentar semacam “MasyaAllah, semoga Thariq menjadi anak saleh,” atau
“Sudah haji dari bayi, luar biasa,” menunjukkan bagaimana sebagian masyarakat masih
mengapresiasi simbol religius sebagai representasi nilai-nilai sakral dan kebanggaan
umat.

Namun, tidak sedikit pula yang bersikap kritis dan sinis terhadap narasi
tersebut. Frasa seperti “haji endorse”, “haji settingan”, hingga “drama spiritual keluarga
YouTuber” menggambarkan ketidakpercayaan publik terhadap motivasi di balik
penyematan gelar itu. Hal ini menandakan meningkatnya kesadaran masyarakat digital
terhadap potensi komodifikasi agama dan simbol-simbol spiritual dalam konten
hiburan dan pemasaran personal branding di media sosial. Sebagaimana dikemukakan
oleh Meyer dan Moors (2006), publik dalam masyarakat kontemporer seringkali
terlibat dalam evaluasi dan negosiasi makna keagamaan yang disajikan melalui media,
bukan menerimanya secara pasif.

Dari sudut pandang teori interaksionisme simbolik (Blumer, 1969), respons
beragam ini menunjukkan bahwa makna simbol seperti gelar “haji” dibentuk dan
dinegosiasikan dalam ruang interaksi sosial. Makna tersebut tidak bersifat tetap,
melainkan ditentukan oleh pengalaman kolektif, latar budaya, dan ekspektasi yang
berkembang dalam masyarakat. Dalam konteks media digital, netizen berperan aktif
dalam mengkonstruksi ulang makna dari simbol tersebut melalui komentar, meme,
reaksi, dan unggahan ulang yang menyematkan interpretasi baru.

Selain itu, diskursus publik yang muncul di media sosial juga menyoroti
perdebatan antara ritualisme dan substansialisme dalam praktik keagamaan.
Ritualisme di sini dimaknai sebagai penekanan pada simbol dan seremoni, sementara
substansialisme menekankan nilai-nilai spiritual yang mendalam dan tidak hanya
bersifat kasat mata. Kritik yang diarahkan kepada keluarga Thariq banyak datang dari
perspektif substansialisme, yang menilai bahwa gelar religius seharusnya tidak
dikomodifikasi atau dipertontonkan demi konten atau pencitraan.

Fenomena ini juga mencerminkan pergeseran dalam lanskap religius
masyarakat Indonesia, dari private piety menjadi public and performative piety. Istilah
performative piety sebagaimana dijelaskan oleh Moors (2012), merujuk pada bentuk
ekspresi kesalehan yang bersifat visual, publik, dan kadang-kadang bersinggungan
dengan kebutuhan representasi di ruang digital. Dalam konteks ini, penyematan gelar
“haji” menjadi bagian dari narasi identitas publik keluarga Gen Halilintar, bukan lagi
semata sebagai refleksi ibadah spiritual yang bersifat privat.

Perdebatan ini juga memperlihatkan bagaimana masyarakat digital kini
semakin akrab dengan praktik mediatization of religion (Hjarvard, 2008), yaitu ketika
Copyright (c) 2025 Faisal

Creative Commons License
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License

108


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20241213461769050
https://doi.org/10.64019/presidensi.v2i2.70

Presidensi: Jurnal Politik dan Pemerintahan Vol. 2 No. 2 tahun 2025.

Faisal : 99 - 112

© Presidensi: Jurnal Politik dan Pemerintahan 2025 E-ISSN: 3089-3453
DOl : https://doi.org/10.64019/presidensi.v2i2.70

agama tidak hanya disampaikan melalui media, tetapi struktur, logika, dan estetika
media juga membentuk cara agama dipahami dan dijalankan. Agama menjadi
“diperformakan” dalam format yang mudah dikonsumsi, diberi efek dramatik, dan
dievaluasi secara massal melalui algoritma komentar dan reaksi sosial.

Ruang digital pun menjadi arena baru bagi kompetisi simbol-simbol religius,
di mana tiap simbol bisa diklaim, dipertontonkan, atau bahkan diperdebatkan ulang.
Dalam hal ini, komentar-komentar netizen tidak hanya mencerminkan opini, tetapi juga
menunjukkan adanya cultural negotiation terhadap batas antara sakral dan profan,
antara ibadah dan pencitraan, antara iman dan performa visual. Proses ini
memperlihatkan bagaimana masyarakat digital secara aktif membentuk tafsir agama
melalui interaksi di media, bukan hanya melalui otoritas keulamaan tradisional.

Sebagai kesimpulan, diskursus publik tentang “haji bayi” dalam kasus Thariq
Halilintar tidak bisa dipahami semata sebagai kontroversi sesaat atau sensasi media. Ia
adalah refleksi dari dinamika yang lebih dalam: pergeseran nilai dalam masyarakat
Muslim Indonesia kontemporer, dari spiritualitas personal menuju ekspresi religius
yang terpengaruh oleh estetika, algoritma, dan strategi eksistensi di ruang digital.

KESIMPULAN DAN REKOMENDAS
Kesimpulan

Fenomena “haji bayi” Thariq Halilintar merupakan contoh konkret bagaimana
praktik keagamaan, simbol sosial, dan budaya populer bertemu dan diproduksi ulang
dalam ruang digital. Pertama, dari perspektif media, pemberitaan mengenai Thariq
dibingkai secara selektif dengan menekankan unsur kontroversi, keunikan, dan
hiburan. Mengacu pada teori framing (Entman, 1993) dan agenda setting (McCombs &
Shaw, 1972), media berperan aktif dalam mengangkat isu ini dari ranah privat menjadi
konsumsi publik massal. Judul-judul seperti “haji sejak bayi” atau “kontroversi gelar
haji” menciptakan ekspektasi dan persepsi publik yang tidak netral, melainkan
dipengarubhi oleh nilai-nilai dan narasi media.

Kedua, dalam perspektif Islam, ibadah haji oleh anak-anak di bawah umur
adalah sah secara fikih, namun tidak menggugurkan kewajiban haji di masa dewasa.
Gelar "haji" dalam hal ini tidak memiliki dalil syar’i yang baku dan lebih merupakan
produk budaya lokal. Pandangan ulama seperti Imam Al-Ghazali dan Quraish Shihab
menegaskan bahwa haji anak belum baligh bersifat simbolik dan tidak formal. Oleh
karena itu, penyematan gelar "haji" kepada bayi lebih merupakan ekspresi budaya
religius keluarga, bukan status spiritual yang sahih secara syariah.

Ketiga, dari sudut pandang teori sosial, khususnya interaksionisme simbolik
(Blumer, 1969) dan presentation of self (Goffman, 1959), gelar "haji" dalam kasus ini
berfungsi sebagai simbol sosial yang performatif. Ia tidak hanya mencerminkan
pencapaian religius, tetapi juga menjadi bagian dari narasi identitas dan brand keluarga
Gen Halilintar. Respons publik yang terpolarisasi—antara apresiasi dan skeptisisme—
menunjukkan bahwa masyarakat kini lebih kritis terhadap representasi religius yang

Copyright (c) 2025 Faisal
Creative Commons License
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License

109


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20241213461769050
https://doi.org/10.64019/presidensi.v2i2.70

Presidensi: Jurnal Politik dan Pemerintahan Vol. 2 No. 2 tahun 2025.

Faisal : 99 - 112

© Presidensi: Jurnal Politik dan Pemerintahan 2025 E-ISSN: 3089-3453
DOl : https://doi.org/10.64019/presidensi.v2i2.70

tampil di media sosial. Simbol keagamaan tidak lagi diterima secara mutlak, melainkan
terus dinegosiasi dalam konteks budaya populer dan ekonomi digital.

Rekomendasi

1.

Bagi Media: Perlu ada prinsip kehati-hatian dalam membingkai isu keagamaan agar
tidak menimbulkan reduksi makna sakral menjadi sekadar sensasi digital. Media
sebaiknya menjalankan prinsip jurnalistik yang berimbang dan tidak menyudutkan
praktik agama ke dalam narasi hiburan semata.

Bagi Keluarga Publik Figur: Penyajian simbol keagamaan di ruang digital
hendaknya mempertimbangkan etika representasi dan pemisahan antara niat
spiritual dengan pencitraan. Penyematan simbol religius sebaiknya tidak dilakukan
untuk kepentingan komersial atau narasi visual yang berpotensi menimbulkan
kesalahpahaman publik.

Bagi Masyarakat dan Netizen: Diperlukan literasi digital dan literasi keagamaan
yang lebih kuat, agar publik dapat memilah antara esensi ibadah dan bentuk-
bentuk presentasi yang bersifat performatif. Sikap kritis tetap penting, namun
harus diimbangi dengan pemahaman kontekstual dan penghormatan terhadap
keberagaman praktik budaya.

Bagi Akademisi dan Peneliti Sosial: Fenomena seperti ini menjadi ruang kajian yang
potensial untuk mengkaji hubungan antara agama, media, dan identitas sosial di
era digital. Penelitian lanjutan tentang komodifikasi simbol religius di media sosial
dapat memperkaya literatur tentang transformasi budaya religius kontemporer di
Indonesia.

Copyright (c) 2025 Faisal
Creative Commons License
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License

110


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20241213461769050
https://doi.org/10.64019/presidensi.v2i2.70

Presidensi: Jurnal Politik dan Pemerintahan Vol. 2 No. 2 tahun 2025.

Faisal : 99 - 112

© Presidensi: Jurnal Politik dan Pemerintahan 2025 E-ISSN: 3089-3453
DOl : https://doi.org/10.64019/presidensi.v2i2.70

REFERENSI / REFERENCE
Al-Ghazali. Thya Ulumuddin [Ringkasan]. Diterjemahkan oleh Abdul Rosyad Shiddigq.
Jakarta: Pustaka Amani, 2020.

Barthes, Roland. Image-Music-Text. Translated by Stephen Heath. New York: Hill and
Wang, 1977.

Blumer, Herbert. Symbolic Interactionism: Perspective and Method. Englewood Cliffs, N]J:
Prentice-Hall, 1969.

Detik.com. “Heboh Thariq Halilintar Haji Sejak Bayi, Bagaimana Hukum Pemberian
Gelar Haji?” detikHikmah, 1 Juli 2024. https://www.detik.com /hikmah /haji/d-
7364554

Djajadiningrat, Hoesein. Tujuan Kritis Tentang Sejarah Banten. Jakarta: Balai Pustaka,
2015.

Einstein, Mara. Brands of Faith: Marketing Religion in a Commercial Age. New York:
Routledge, 2008.

Entman, Robert M. “Framing: Toward Clarification of a Fractured Paradigm.” Journal of
Communication 43, no. 4 (1993): 51-58.

Fairclough, Norman. Media Discourse. London: Edward Arnold, 1995.

Hjarvard, Stig. “The Mediatization of Religion: A Theory of the Media as Agents of
Religious Change.” Northern Lights: Film & Media Studies Yearbook 6, no. 1
(2008): 9-26. https://doi.org/10.1386/nl.6.1.9_1.

Jenkins, Henry. Convergence Culture: Where Old and New Media Collide. New York: NYU
Press, 2006.

Kumparan. “Klarifikasi Ibunda soal Ungkapan Thariq Halilintar Sudah Haji sejak Usia 2
Bulan.” KumparanHITS, 16 Juli 2024. https://kumparan.com /Xxxxx

McCombs, Maxwell E. and Donald L. Shaw. “The Agenda-Setting Function of Mass
Media.” Public Opinion Quarterly 36, no. 2 (1972): 176-187.
https://doi.org/10.1086/267990.

McCombs, Maxwell E. dan Donald L. Shaw. “The Agenda-Setting Function of Mass
Media.” Public Opinion Quarterly 36, no. 2 (1972): 176-187.

Meyer, Birgit, and Annelies Moors, eds. Religion, Media, and the Public Sphere.
Bloomington: Indiana University Press, 2006.

Nanang, Saptono. “Latar Belakang Pemakaian Gelar Haji.” Jurnal IImu Sosial dan Agama
3,n0.2 (2019): 112-130.

Quraish Shihab. Quraish Shihab Menjawab: 1001 Soal Keislaman yang Patut Anda
Ketahui. Jakarta: Lentera Hati, 2021.

Copyright (c) 2025 Faisal
Creative Commons License
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License

111


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20241213461769050
https://doi.org/10.64019/presidensi.v2i2.70

Presidensi: Jurnal Politik dan Pemerintahan Vol. 2 No. 2 tahun 2025.

Faisal : 99 - 112

© Presidensi: Jurnal Politik dan Pemerintahan 2025 E-ISSN: 3089-3453
DOl : https://doi.org/10.64019/presidensi.v2i2.70

Quraish Shihab. Quraish Shihab Menjawab: 1001 Soal Keislaman yang Patut Anda
Ketahui. Jakarta: Lentera Hati, 2021.

Saptono, Nanang. “Latar Belakang Pemakaian Gelar Haji.” Jurnal Penelitian Agama, Juni
20109.

Sarwat, Ahmad. Ensiklopedi Fikih Indonesia: Haji dan Umrah. Jakarta: Rumah Figih
Publishing, 2022.

Shiddiq, Abdul Rosyad (penerjemah). Ringkasan lhya’ Ulumuddin karya Imam Al-
Ghazali. Surabaya: Al-Hidayah, 2017.

Shihab, Quraish. Maqasid Syariah: Tujuan dan Hikmah Hukum Islam. Jakarta: Lentera

Hati, 2020.

Solihin As-Suhaili, A. Tuntunan Super Lengkap Haji & Umrah. Jakarta: QultumMedia,
2018.

suara.com. “Kontroversi Haji 2 Bulan Thariq Halilintar, Sah atau Nggak?”
Suara.com. 5 Agustus 2024.

https://www.suara.com/entertainment/2024/08/05 /kontroversi-
haji-2-bulan-tharig-halilintar-sah-atau-nggak.

Van Dijck, José. The Culture of Connectivity: A Critical History of Social Media. Oxford:
Oxford University Press, 2013.

YouTube. “Bongkar Kisah Thariq Halilintar: Haji di Usia 2 Bulan.” Channel: Gen
Halilintar, diakses 1 Juli 2024. https://www.youtube.com /watch?v=xxxx

Copyright (c) 2025 Faisal
Creative Commons License
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International License

112


https://issn.brin.go.id/terbit/detail/20241213461769050
https://doi.org/10.64019/presidensi.v2i2.70
https://www.suara.com/entertainment/2024/08/05/kontroversi-haji-2-bulan-thariq-halilintar-sah-atau-nggak.
https://www.suara.com/entertainment/2024/08/05/kontroversi-haji-2-bulan-thariq-halilintar-sah-atau-nggak.
https://www.youtube.com/watch?v=xxxx

